

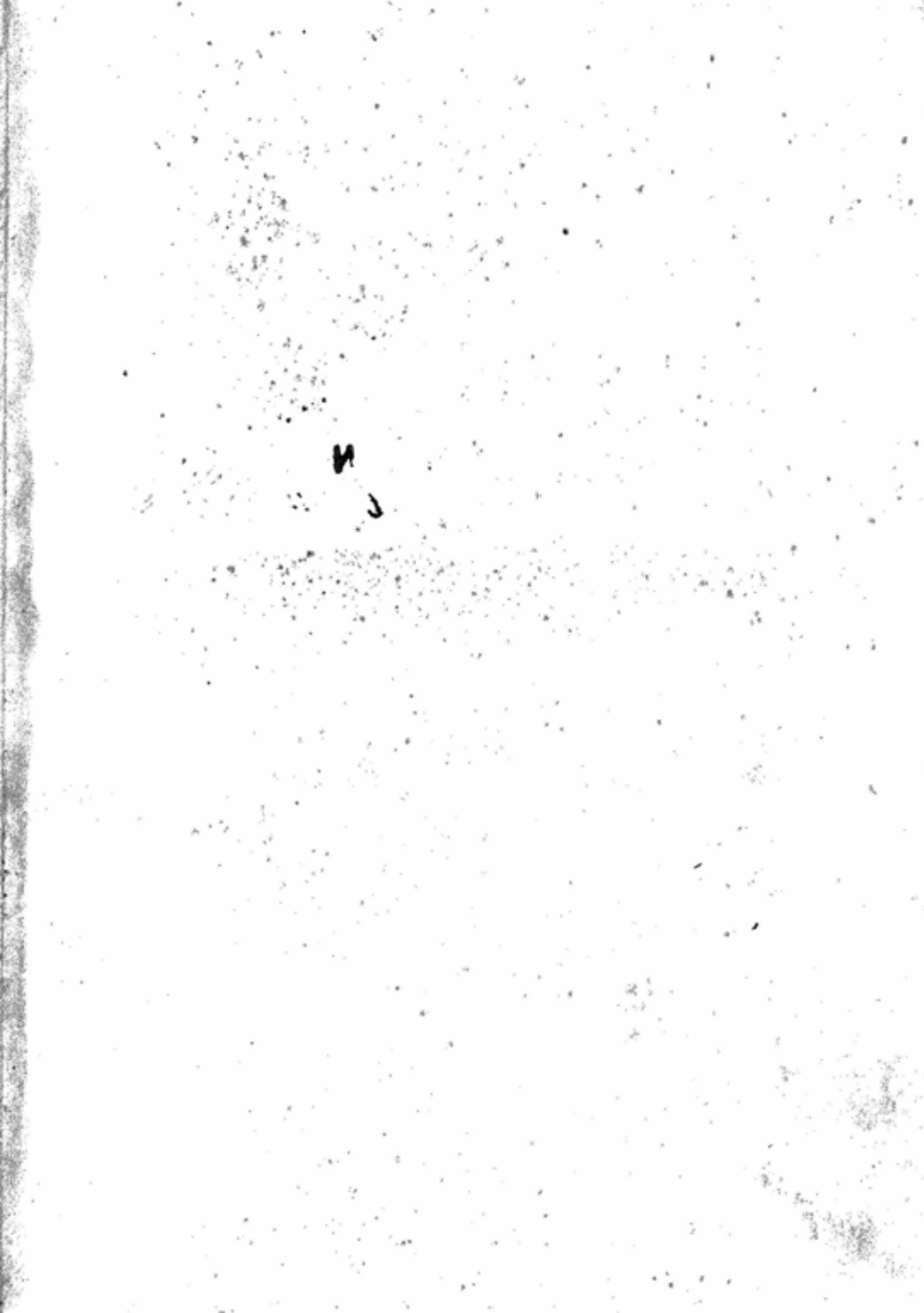
GOVERNMENT OF INDIA  
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY  
CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY

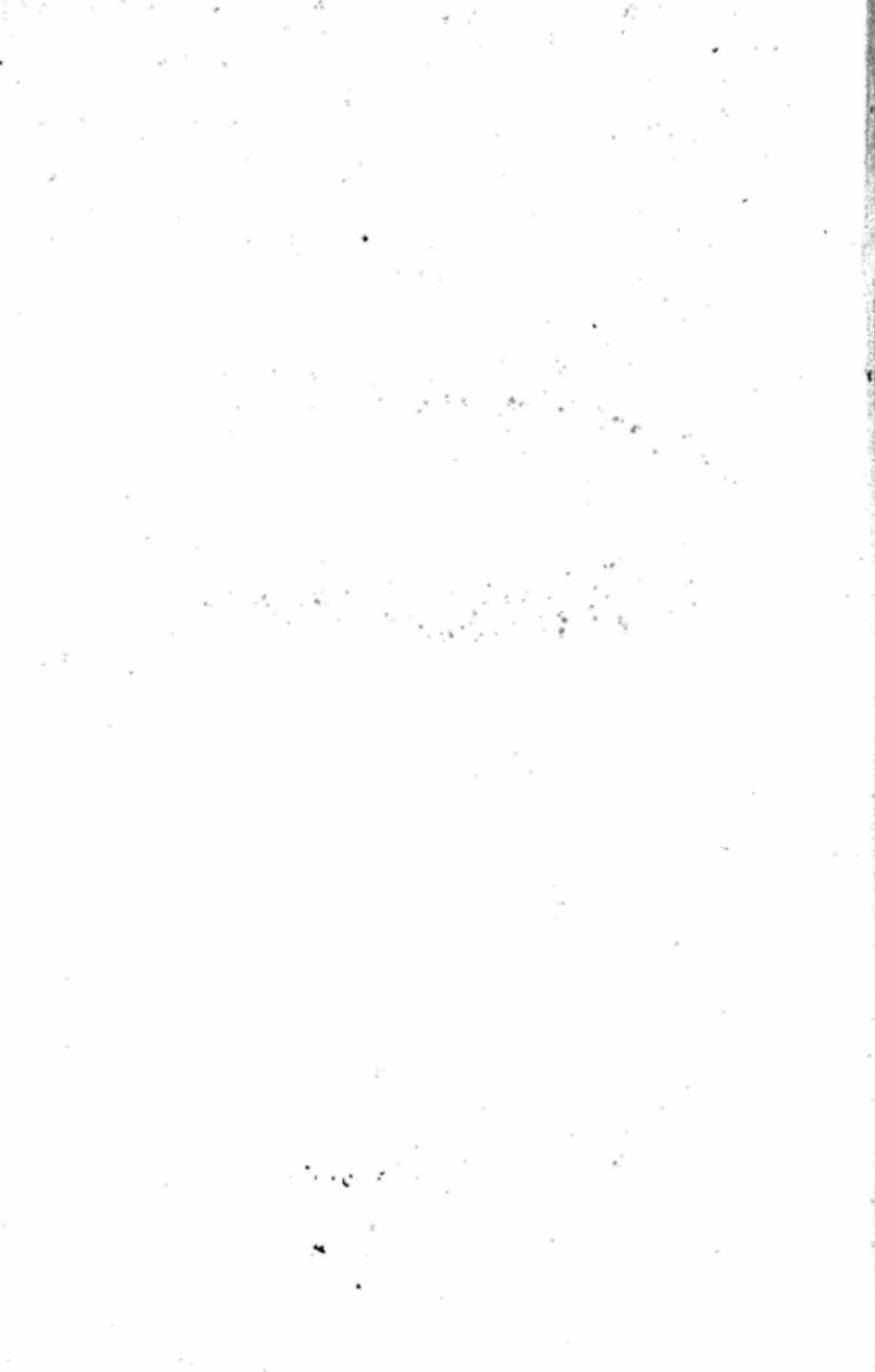
---

CLASS \_\_\_\_\_

CALL No 913.05 Say — Nag

D.G.A. 70.





Saranaitha Ka Sanksipta  
सारनाथ का संक्षिप्त  
परिचय । paricaya

लेखक

श्री मदनमोहन नागर एम. ए.,

संग्राहक,

पुरातत्व संस्थान, मध्यरा ।

30295

Nagar

Madan

Mohon



9/3.05

Sar/Nag

मैनेजर आफ पञ्चिकेश्वर, देहली, द्वारा प्रकाशित ।

मैनेजर, गवर्नमेंट आफ इण्डिया प्रेस, कलकत्ता,  
द्वारा सुद्धित ।

१९४९।

३४  
३४ पुर  
CC 1.18.2  
NAG  
CP 1.

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY NEW DELHI

Acc. No. 30295

Date. 18.2.57

Call No. 913.05

Sar / Nag

1965  
500.00  
per  
copy

## विषय-सूची ।

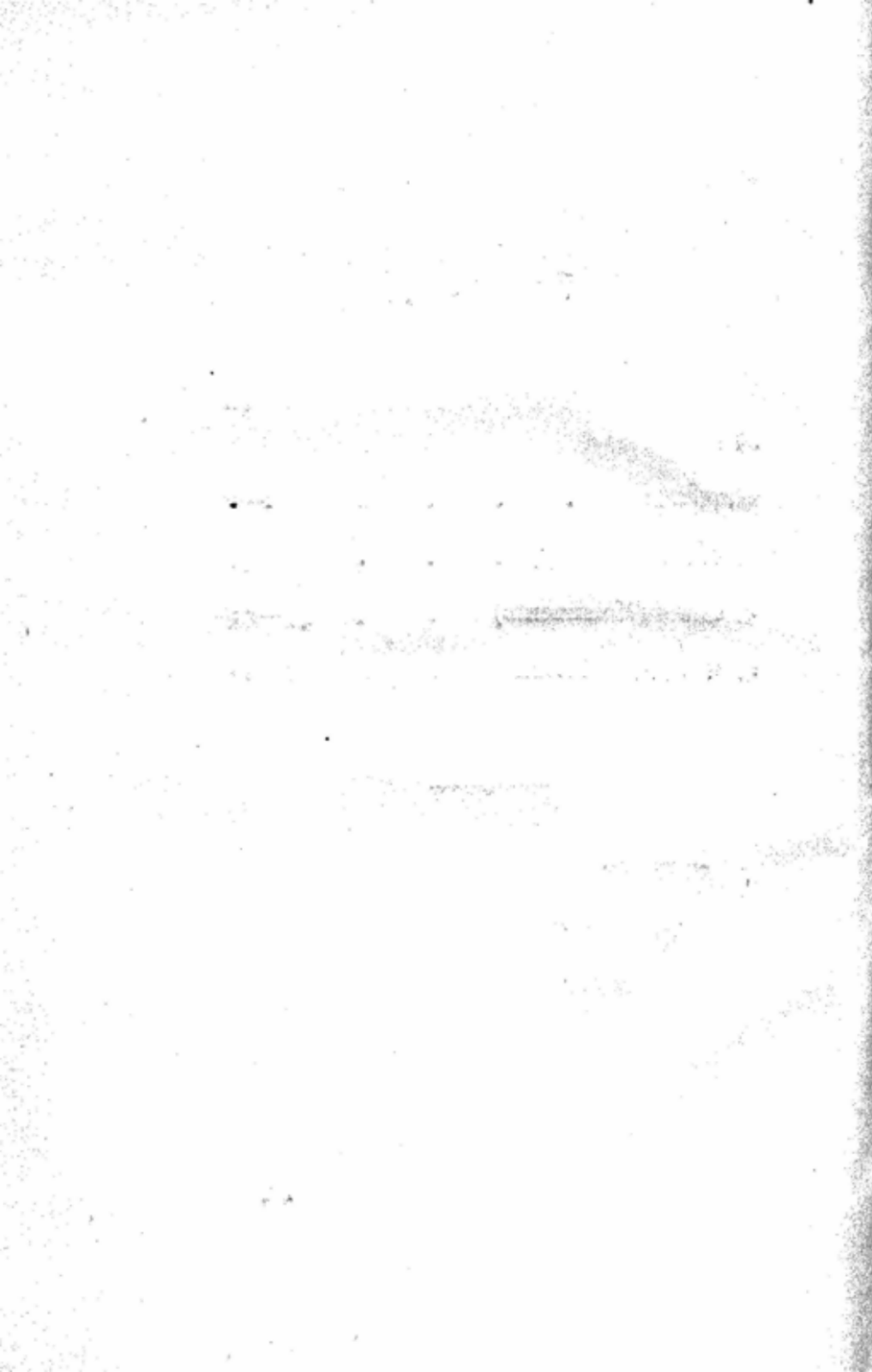
पृष्ठ

### चित्र सूची

#### अधितरणिका

i—v

|                                  |       |
|----------------------------------|-------|
| १. इतिहास (History) . . . . .    | १—१५  |
| २. इमारतें (Monuments) . . . . . | १६—३२ |
| ३. अजायबघर (Museum) . . . . .    | ३३—७१ |



## चित्र-सूची ।

### चित्र नं०

- „ १. सिंह-शिवर
- „ २०. शुद्ध तथा आध्र वेदिकाये
- „ ३. (i) कुषाण बोधिसत्त्व B(a) 1
- „ (ii) अन्यकवचधश्वि की विशाल मूर्ति  
B(h) 1
- „ ४. धर्मचक्र-प्रवर्तन-मुद्रा में भगवान् बुद्ध  
B(b) 181
- „ ५. (i) लोकनाथ B(d) 1
- (ii) सिद्धैकवीर B(d) 6
- „ ६. बुद्ध के जीवन के कुछ हङ्गम C(a) 2-3
- „ ७. अभिलिखित बुद्ध मूर्ति की चरणचौकी  
B(c) 1

## ପ୍ରକାଶକୀ

୧୯୫୫

ପ୍ରକାଶକୀ

ପ୍ରକାଶକୀ ପାତା ପାତା ପାତା

I (1) ପାତା ପାତା ପାତା

ପାତା ପାତା ପାତା ପାତା

I (2) ପାତା ପାତା

ପାତା ପାତା ପାତା ପାତା

I (3) ପାତା

I (4) ପାତା

ପାତା (୧୦ ପାତା ପାତା ପାତା)

ପାତା (୧୦ ପାତା ପାତା ପାତା)

I (5) ପାତା

## अवतरणिका ।

बौद्ध धर्म के इतिहास में सारनाथ का स्थान अत्यन्त महत्व-पूर्ण है। कारण, यह वही पवित्र स्थान है जहाँ भगवान् बुद्ध ने अपना सर्व-प्रथम उपदेश अपने प्रांत शिष्यों को दिया था। बुद्ध के जीवन की इस प्रधान घटना को जिसका प्रभाव सारे मानव इतिहास पर पड़ा, भारतीय कलाकारों ने धर्म-चक्र-प्रवर्तन-सुदृढ़ा के रूप से प्रकट किया है। सारनाथ के अद्वालु एवं धर्मप्रतायर्थी शिल्पी (artists), संभवतः स्थानीय विशेषता के कारण इसे इस सुदृढ़ा की मूर्तियाँ बनाना विशेष प्रसंद करते थे। यही कारण है कि सारनाथ की सर्व-श्रेष्ठ बुद्ध मूर्ति जिस की गणना भारतीय शिल्प की सर्वोत्तम जूनियों में है, भगवान् बुद्ध को पद्मासन पर धर्म-चक्र-सुदृढ़ा से चिह्नित करती है।

ईस्ती पूर्व तीसरी शताब्दी से लेकर ईस्ती सन् की बारहवीं शताब्दी तक सारनाथ बौद्ध धर्म का एक प्रधान केन्द्र रहा। इस डेढ़ सहस्र वर्ष के इतिहास में जैसे-जैसे युग बदलते गये वै वे-वैसे सारनाथ के इतिहास में भी परिवर्तन का क्रम चलता रहा। इस स्थान पर सबसे प्राचीन स्मारक (relics) मौर्य सम्बाद् अशोक के मिले हैं, जिन्हें

समस्त भारतीय शिल्पकला को गौरव प्रदान किया है। इस युग में, अशोक के बौद्ध होने के नाते, सारनाथ ने राजकीय मदद प्राप्त की। किन्तु, राज्यसत्ता के धार्मिक दृष्टि-कोण बदल जाने के कारण शुद्धकाल में इसका वैभव सांची या भारहुत को तरह बढ़ा-चढ़ा न रहा, यद्यपि उस युग के थोड़े बहुत उपलब्ध उदाहरण यह स्थल सूचित करते हैं कि भारतीय कला के विकास की प्रमुख धारा के तट पर खड़े होकर सारनाथ के तचक उस समय भी अपनी स्थापत्यकला (lithic art) के कौशल का अच्छा परिचय देते रहे। इसी सन् के प्रारम्भ में उत्तरी भारत में कुषाण-वंशी सम्राटों का बोल-बाला हुआ। उस समय उत्तर-पश्चिमी भारत में गान्धार तथा मध्य भारत में मथुरा स्थापत्यकला के प्रधान केन्द्र थे। इस युग की कला के लिये आवस्ती, कुशीनगर, सांची, कौशाम्बी आदि की भाँति सारनाथ भी मथुरा का जटीयी है। कारण बृह की प्रथम मूर्तियाँ इन्हों मथुरा के श्रिलियों की जूतियाँ हैं और इन्हों के आधार पर सारनाथ के तचकों ने दुब प्रतिमायें गढ़ीं।

चौथी शताब्दी के प्रारम्भ में जब आर्यावर्त में गुप्त साम्बाज्य स्थापित हुआ, उसी समय से सारनाथ के भाग्य ने पुनः पलटा खाया। जो चोटी का स्थान कुषाण-काल में मथुरा ने प्राप्त किया था गुप्तकाल में वही

स्थान सारनाथ ने पाया, तथा इस युग के स्थिति उत्तरी भारत में कई सौ वर्षों तक प्रस्तुरकला का प्रधान चैत्र बना रहा। इसी युग में बौद्ध धर्म में एक नये संप्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ जिसमें ध्यानीबुद्ध, बोधिसत्त्व तथा अन्य बहुत से देवी-देवताओं की कल्पना की गयी। सारनाथ की कला में इस नवीन संप्रदाय को मूर्तियों का एक विशेष स्थान है। आठवीं शताब्दी के अन्त तक बौद्ध धर्म के अन्तर्गत वज्रयान संप्रदाय अपने पूरे विकास को पहुंच गया था। यद्यपि वज्रयान भिन्नों का प्रधान केन्द्र नालन्दा था तथापि सारनाथ उसके प्रभाव से अछूता न बच सका।

मध्यकाल की एक विशेषता पौराणिक हिन्दू धर्म का अभ्युदय था और सारनाथ में उक्त धर्म की भौतिक अच्छी मूर्तियां उपलब्ध हुई हैं। सारनाथ के सन्ध्याकाल का सर्व-श्रेष्ठ स्मृति-चिन्ह कन्नौज के राजा गोविन्दचन्द्र की रानो कुमारदेवी का एक शिला-लेख है जिसमें उसके एक बहुत बड़े विहार बनवाने का उल्लेख है। इसके बाद मुसलमानी शासन के प्रारंभ में यह स्थान छंसानलजन्य-भौषण-अन्धकारगङ्गर में फंस विस्तृति में जा पड़ा। तब से सात सौ वर्षों तक किसी ने इसकी सुध न ली। सौभाग्य से उक्तीसवीं शताब्दी से पुरातत्व-संबंधी खुदाई के सिलसिले से सारनाथ के प्राचीन वैभव

की ओर जतता तथा सरकार का ध्यान गया। उन सब खुदाईयों से प्राप्त सामग्री स्थानीय संग्रहालय में संचित है जिसको गणना आज भारत के प्रसुत संग्रहालयों में को जाती है।

यों तो व्यक्तिगत रौति से सुदूर लड्डा, बड्डा, आदि देशों के बहुत से याची सारनाथ को अपना तीर्थ समझ कर यहाँ आते रहे, परन्तु सामृहिक रौति से सुगदाव चेत्र के प्राचीन गौरव को पुनः उज्जीवित करने का कार्य बौद्ध जगत् को ओर से नया ही शुरू हुआ है। इस जगह महावीरि सोसायटी ने एक सुन्दर विहार बनवाया है, जिसके साथ सहयोग प्रदर्शित करने के लिये भारत सरकार ने प्राचीन स्तूपों से प्राप्त बुद्ध के तीन अश्यवशेष इस विहार में स्थापित करने के लिये उक्त सोसायटी को प्रदान किये हैं। बौद्ध साहित्य और इतिहास की ओर बढ़ती हुई रुचि को फैलाते के लिये सारनाथ भारतवर्ष का अब प्रधान केन्द्र हो गया है। आशा है कि कालान्तर में पुरातत्व विभाग इस प्रसिद्ध ऐतिहासिक स्थान पर पुनः खुदाई का काम जारी करेगा तथा इसके भूर्गमें दबी अन्य मूर्खवात् सामग्री को प्रकाश में लाकर इस स्थान का महत्व और भी बढ़ायेगा।

प्रस्तुत पुस्तिका में इस अवतरणिका के अनन्तर क्रमशः १-इतिहास, २-इमारतें और ३-अजायबघर शीर्षक

अध्यार्थों में संक्षेप में स्थानीय विशेषताओं का परिचय कराने का प्रयत्न किया गया है। विस्तृत टौका टिप्पणियां अथवा वाद्यस्तु आलोचनायें स्थानाभाव के कारण यहाँ उद्देश्यतः नहीं की गयी हैं। इनके लिये जिज्ञासु छात्र, विद्वान् एवं आगन्तुक लोग उन ग्रन्थों को देखें जिनमें सारनाथ का वर्णन विस्तार में दिया है।

अन्त में मैं उन विद्वानों के प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करता हूँ जिनके इस विषय पर लिखित ग्रन्थों का मैंने इस पुस्तिका के लिखने में वहुधा उपयोग किया है। साथ ही अपने प्रिय मित्र श्री वासुदेव शरण जी अथवाल एम. ए. के प्रति भी जिन्होंने कृपा-पूर्वक इस पुस्तिका को हस्तलिखित प्रतिलिपि को पढ़ कर उसमें कई स्थान पर मूल्यवान् संशोधन किये तथा इस अवतरणिका के लिखने में सुमेर सहायता पहुंचायी।

कर्जन स्यूजियम, }  
मथुरा। } मदन मोहन नागर।



## १—इतिहास ।

सारनाथ के महत्व को अच्छी तरह समझने के लिये वीह धर्म उत्तरान।  
उसके पूर्व इतिहास पर एक नज़र डालनी ज़रूरी है।  
ईसा से पूर्व छठीं शताब्दी में उत्तरी भारत की धार्मिक  
तथा राजनैतिक हालत बड़ी ही उथल-पुथलमय थी।  
कोई एक बड़ा राजतन्त्र न होने से कई छोटे छोटे गण  
राज्य स्थापित हो गये थे। इनके आपस में लड़ने  
भगड़ने के कारण कभी एक स्थान राजनैतिक बल का  
केन्द्र बनता था तो कभी दूसरा। इधर धार्मिक स्थिति  
यह थी कि केवल ब्राह्मणी का ही बोल-बाला था।  
अनेक प्रकार के बलि-प्रधान-यज्ञी की प्रचण्ड व्याप्ति से  
जनसाधारण की आत्मायें विचलित हो उठीं थीं। लोगों  
का विश्वास उस समय के वैदिक धर्म में कम होता जा  
रहा था और उनमें भीतर ही भीतर विचोम की ज्वाला  
धर कर रही थी।

ऐसे समय में नैपल की तराई में शाक्यकुल में  
कुमार सिद्धार्थ नाम के उस बालक ने जन्म लिया, जो  
अपने जीवन के ३४वें वर्ष में कठिन तपश्चर्या के बाद,  
बोधगया में बोधिमण्ड आसन पर दुःखनिरोध के सच्चे

मार्ग का ज्ञान पाकर, गौतम बुद्ध के नाम से संसार में प्रसिद्ध हुआ । उस महापुरुष ने इसी सारनाथ स्थान में अपने पूर्व साथी अज्ञात कौन्डिङ्ग आदि पञ्चमद्वयगीय भिन्नशीं को धर्मचक्रप्रवर्तनसूत्र नामक सर्व-प्रथम उपदेश सुनाया और निर्वाण का मार्ग बताया । यहीं से बौद्ध धर्म की तथा इस स्थान के इतिहास की नींव पड़ी ।

राजनीतिक  
इतिहास ।

काशी के सगारभग ५० मील उत्तर की ओर स्थित सारनाथ के भग्नावशेष प्राचीन बौद्ध ग्रन्थों में 'कृष्णपतन' या 'मृगदाव' के नाम से विद्युत हैं । ऐसी सत् की पूर्वी शताब्दी में भारत यात्रा के लिये आये हुए इतिहास प्रसिद्ध चीनी याची फाहियान ने प्रथम नाम 'कृष्णपतन' का अर्थ 'कृष्ण का पतन' बतलाया है जिसका आशय है वह स्थान जहाँ किसी एक ग्रन्थेक बुद्ध ने गौतम बुद्ध की भावी संबोधि को जान कर निर्वाण प्राप्त किया ।\* दूसरा नाम 'मृगदाव' नियोध-मृग जातक † के आधार पर इस प्रकार है :—

किसी एक पूर्व जन्म में गौतम बुद्ध और उनके भाई देवदत्त इसी सारनाथ के पूर्व कालीन बड़े जंगल में मृगों के एक एक बड़े भुखड़ के मालिक होकर घूमते थे ।

\* चाहनी: गाइड ट्रू बुड्डिस्ट ब्रिक्स-रिट सारनाथ; पांचवां संस्करण; पृ० १ ।

† फोसबीच जारा मंकलित जातक कथायें नं० १२ ।

उस समय काशी नरेश इस बन में प्रायः हरिणी का शिकार करने आते थे । अपने बास्तवीं का ऐसा वृश्चक संहार हरिणराज बोधिसत्त्व से न देखा गया और उन्होंने काशी नरेश से मुलाकात कर यह समझौता किया कि प्रत्येक मुण्ड में से एक एक मृग बारी बारी से रोक अपने आप उनके पास जाता रहेगा और वे शिकार करने बन में न आयेंगे । यह क्रम कुछ समय तक निर्वाध चलता रहा । पर संयोग से एक दिन देवदत्त के मुण्ड की एक गर्भिणी मृगी की बारी आयी जिसने यह दृच्छा प्रकट की कि उसके गर्भ की किसी प्रकार से रक्षा अवश्य की जाय । दयामूर्ति बोधिसत्त्व इस विनीत वचन पर द्रवित हो, उस मृगी के स्थान पर खुद ही, काशी के राजा की सेवा में बध के लिये जा उपस्थित हुए । राजा उन्हें देख अचम्पित हुए और गर्भिणी मृगी का सारा हृत्तान्त सुन कर तो खुद भी दयालुता से पानी पानी हो गये । उन्होंने हरिणराज बोधिसत्त्व से यह कह कर कि “मनुष्य के रूप में होते हुए भी वस्तुतः मृग मैं हूँ और आप मृग के रूप में होते हुए भी मनुष्य हैं” प्रतिज्ञा की कि वे अब से इस हिंसा व्यापार में कभी हाथ न डालेंगे । उन्होंने उक्त बन मृगी को बेहटके घूमने के लिये उसी बक्ता छोड़ दिया । इसी लिये इस बन का नाम ‘मृगदाव’ पड़ गया ।

प्रसिद्ध इतिहासवेत्ता एवं पुरातत्वज्ञ श्री कनिंघम के मतानुसार आधुनिक नाम 'सारनाथ' की उत्पत्ति 'सारङ्गनाथ' (सृगी के नाथ यानी गौतम बुद्ध) से ही हुई है। पुरातत्व विभाग की खुदाई में जितने भी शिलालेख यहां से पाये गये हैं उनमें इस जगह का नाम 'धर्मचक्र' या 'सद्धर्मचक्रप्रवर्तन विहार' ही मिलता है। जान पड़ता है कि यहां के बौद्ध विहारों के लिये इसी नाम का इस्तेमाल होता था।

बुद्ध के प्रथम उपदेश के समय (c. B.C. 533) से लगभग ३०० वर्ष बाद तक के सारनाथ के इतिहास का कुछ भी पता नहीं है। कारण, इस मध्यवर्ती काल के कोई भी स्मारक यहां से नहीं मिले हैं। संभव है कि उस समय के बौद्ध भिन्न भी और धर्म के साधुओं की नाईं सिर्फ पर्णकुटियों से ही काम चलाते रहे हों। बुद्ध की मूर्तियां तो उस समय तक बनी नहीं थीं और इसी वजह से अभी बौद्ध मंदिरों को भी कोई स्थापना नहीं हुई।

सब से पुराने बौद्ध स्मारक (relics) जो भारत में अब तक मिले हैं वे मौर्यवंशी समाट अशोक के हैं। कलिंग की लड़ाई के भौषण संहार और रक्तपात से द्रवित होकर इस महापुरुष ने शोष्र ही पाश्विकबल को धर्मबल, भैरवीष को धर्मवीष और विहारयात्रा को धर्मयात्रा से बदला। साथ ही अपने आध्यात्मिक गुरु उपगुप्त से

बौद्ध धर्म की दीक्षा लेकर इसे राजधर्म बनाया। इस काल के चार स्मारक अब तक सारनाथ में मिले हैं। एक है 'अशोकस्तुभ' जो यहाँ के मुख्य-मन्दिर के पश्चिम को ओर अब भी अपने पहिले वालों जगह पर टूटा खड़ा है। दूसरा है इस स्तुभ से दक्षिण को ओर स्थित 'धर्मराजिका-स्तूप' जिसको नींव का निशान आज भी एक गोल चक्र के रूप में दिखायी देता है। तीसरा है मुख्य-मन्दिर के दक्षिण गर्भ में रखो हुई एक ही पथर में काट कर बनायी हुई चहारदीवारी, जो शुरू में 'धर्मराजिका स्तूप' के ऊपर हर्मिका शिखर की ओर हुए थी। जान पड़ता है कि किसो दुर्घटनावश वहाँ से गिर जाने के बाद किसी धार्मिक उपासक ने इसे अपने मौजूदा जगह पर रख दिया। इनके अलावा अशोक के बहु का यहाँ एक गोल मन्दिर (apsidal temple) भी था जिसको बनावट कालीं या ईसा युग से पूर्व के दूसरे चैत्यगटहाँ की बनावट से मिलतो जुलती थी।

अशोक के जीवनकाल में बौद्ध धर्म की खुब उन्नति हुई। पर उसके उत्तराधिकारी उसकी बराबरी के न निकले। न तो वे अपने इतने बड़े राज्य को ही संभाल सके और न बौद्ध धर्म की ही उन्नति कर सके। यहाँ तक कि इस वंश के अन्तिम राजा मुहम्मद खायर को उसके सेनापति पुष्टमित्र शहज़ ने भार कर मगध के सिंहासन

को ईस्ती पूर्व १८५ के लगभग अपने कब्रि में कर लिया । पुर्णमित्र ने ब्राह्मण धर्म को प्रोत्साहन दिया और वैदिक कर्मकाण्ड के पुनरुद्धार के लिये अखमेधयज्ञ किये । यद्यपि शुद्ध राजाओं से सान्नात् संबंध रखने वाली कोई भी इमारत अब तक सारनाथ में नहीं मिली है फिर भी उस वक्त की कला के करीब ३०० नमूने श्री हारयोवस को यहां को खुदाई में मिले जिसमें मालूम होता है कि शुद्धकाल में सारनाथ तरकी की हालत में था ।

यद्यपि ईसा से पूर्व को पहली शताब्दी में मध्य और उत्तर भारत की सब से मशहूर और ताक़तवर जाति आन्ध्रों की थी पर उनके समय का यहां कोई शिला-लेख आदि नहीं मिला जिससे उस समय को लेकर सारनाथ के इतिहास के बारे में कुछ कहा जा सके । परन्तु धर्मराजिका-स्तूप के पास के गहे से मिली हुई एक विशाल-काय बोविस्त्व भूर्ति से [वित्र २ (i)], जिस पर कनिष्ठ के तीसरे राज्य संघसर का एक लेख है, इस बात का पक्का पता चलता है कि ईस्ती सन् ८१ में सारनाथ कुपाणवंश के परम प्रतापी समाट कनिष्ठ के आधीन था । वे बौध धर्म की महायान शाखा के अनुयायी हो गये थे और कुछ विदानों का यह विचार है कि कनिष्ठ के ही समय में पहिले पहिले बुद्ध की

मूर्तियों का बनना शुरू हुआ । तुङ्ग-चरित और सौन्दरानन्द नाम के काव्यों के प्रसिद्ध लेखक श्री अश्वघोष और बौद्ध धर्म में महायान संप्रदाय के आदिप्रवर्तक श्री वसुमित्र—ये दोनों विदान भी कनिष्ठ के ही समकालीन थे । इनके शासनकाल में बौद्ध कला और धर्म की बड़ी तरकी हुई और न केवल सारनाथ में वरन् उत्तरी भारत के विभिन्न भागों में भी इनकी राजकीय क्षेत्राभ्यास के नीचे बहुत से विहार और स्तुप बने ।

किन्तु, सारनाथ के इतिहास में सबसे गौरवपूर्ण समय गुप्तकाल में आता है जब कि ईश्वरी सन् की चौथी और पांचवीं शती में उत्तरी भारत पर गुप्तवंश का एक-छत्र साम्नाव्य कायम हुआ । इस युग में कला, शिल्प, व्यवसाय, वाणिज्य, उद्योग, धर्म, साहित्य, विज्ञान आदि सभी दिशाओं में सभ्यता की परम उन्नति हुई जिसकी वजह से सचमुच गुप्त-युग को भारतीय इतिहास का 'स्वर्ण-युग' कहा जाता है । इस स्वर्ण-युग को बढ़ी चढ़ी कारोगरी की पूरी पूरी क्षाप सारनाथ की कला में दिखाई पड़ती है । यहां तक कि इस युग के लिये सारनाथ उत्तरी भारत में एक प्रकार से स्थापत्य शिल्प का एक प्रधान केन्द्र (centre) होगया था । इस समय के शिल्प के नमूनों में ऐतिहासिक दृष्टि से चार मूर्तियां खास तौर पर ज़िक्र करने लायक हैं जिनमें एक [B(b) 175]

खुद समाट कुमारगुप्त [प्रथम ?] [४१३—४५५ ई० सन्] ने चढ़ाई थी और वाकी तीन [८२२, ३६—४०] भिन्न अभ्यमित्र द्वारा कुमारगुप्त हितीय (४७२—४७७ ई० सम्बत्) और दुधगुप्त (४७८—५०० ई० सम्बत्) के राजकाल में प्रतिष्ठापित की गयी थीं ।

परन्तु वदकिमती से सम्भता के इस स्थितीय विकास पर धूर्वी शताव्दी में झंणी का वज्रपात हुआ । मध्य एशिया के रहने वाले जंगली झंणी ने अपने नायक तोरमाण और मिहिरकुल के संचालन में सारे उत्तरी भारत को खुँद डाला और शक्तिशाली गुप्त साम्राज्य को क्षित्र भिन्न कर दिया । सारनाथ को भी इन आक्रमण-कारी झंणी की ध्वंसलोला का शिकार होना पड़ा । कारण कि झंण लोग बौद्ध धर्म के खास तौर से शत्रु थे । इस बात का समर्थन प्रारम्भिक गुप्तकाल को उन बहुत सी मूर्तियों से होता है जो एक कमरे में बैतरह ठूँसी और जलायी हालत में मिली थीं । पर खुशकिमती से लूटपाट की यह हालत ज्यादा वर्ष तक न टिक सकी और ईस्ती सन् ५३० में बालादित्य और यशोधर्मा नामक राजाओं के नेतृत्व में उस समय के नरेशों के संघ द्वारा मिहिरकुल विलकुल परास्त कर भारत से निकाल दिया गया ।

इसके कुछ ही काल बाद भौखरी और वर्षनों का प्राधान्य हुआ और वे उत्तरी भारत में शक्तिशाली हुए। इस काल के भी यद्यपि कोई लिखे हुए प्रमाण सारनाथ से नहीं मिले हैं तथापि पाये गये चिन्हों से भली भाँति जाहिर होता है कि इन नरेशों के राज्य-काल में सारनाथ फिर अपनी पुरानी चीटी की जगह पर पहुँच गया था। इसके सिवाय एक दूसरा बड़ा सबूत प्रसिद्ध चौनी याची चुएनक्सांग का है जिसने (६२८—६४५ ई० सं०) उत्तरी भारत के धार्मिक जगहों की यात्रा की थी। उसने अपने भ्रमणवृत्तान्त (सफरनामा) में सारनाथ को बहुत ही खुशहाल हालत में वर्तमान और कन्नौज के राजा के आधीन बतलाया था। यह राजा हर्ष (६०६—६४७ ई० सं०) के सिवाय और कोई न होंगे। इसके बाद की आधी शताब्दी का इतिहास फिर अन्धकार में रहता है जब कि आठवीं शताब्दी के शुरू में काश्मीर नरेश ललितादित्य द्वारा कन्नौज के राजा यशोवर्मा के हराये जाने की घटना सामने आती है। इस समय राजनैतिक अशान्ति और अव्यवस्था में प्रतीहार, राष्ट्रकूट और पाल वशंज नरेश आर्यावर्त पर अपना प्राधान्य स्थापित करने की होड़ में परस्पर भौपण संग्राम में संलग्न हो पड़े थे। एवीं शताब्दी के मध्य में कन्नौज के राज्यासन पर प्रतीहारवंशी नरेश मिहिरभोज (आदिवराह) पचास वर्ष तक आसीन रहे और उनके उत्तराधिकारी भी

१०१८—१८ ई० स० तक कन्नौज पर राज्य करते रहे जब कि सुलतान महमूद गज़नी ने भारतवर्ष पर धावा किया ।

इन प्रतीहारवंशी नरेशों के समय का भी कोई स्मारक सारनाथ में अभी तक नहीं पाया गया है। अलबत्ता, पालवंशज नरेशों के समय की कई मूर्तियाँ यहाँ खुदायों में निकली हैं। इनमें सब से अधिक महत्व की एक बुद्ध मूर्ति की लेखयुक्त चरणचौकी\* (चित्र७) है जो संवत् १०८३ (ई० स० १०२६) की है। इसमें यह लिखा है कि महोपाल (८८२-१०४० ई० स०) के शासनकाल में स्थिरपाल और वसंतपाल नाम के दो भाइयों ने धर्मराजिका (अशोक स्तूप) का जीर्णोद्धार कराया और बुद्ध की यह मूर्ति बनवायी। इस से यह सिद्ध हो जाता है कि ईस्त्री सन् १०२६ में सारनाथ पाल नरेशों की राज्य-सीमा में था ।

कहा जाता है कि मध्य भारत पर साम्वाज्यसन्ना जमाने के बास्ते महीपाल को चिपुरी के गांगीयदेव कलचुरी (१०३०—१०४१ ई० स०) के साथ एक लम्बी लड़ाई में उलझना पड़ा था और सम्भवतः इस संबंध के आक्रमणों में एक बार विजय गांगीयदेव के भी पक्ष में रही। क्योंकि गांगीयदेव के पुत्र

\* साहभी: सारनाथ म्यूजियम शूचीपत्र B(c)

कर्णदेव (१०५१—१०७० ई० स०) के समय का (ई० स० १०५८) पत्थर के आठ टुकड़ों पर देवनागरी में खुदा हुआ अशुद्ध संस्कृत का एक शिलालेख\* धर्मक सूप के पास से पाया गया है जिसके आशय से यह विदित होता है कि १२वीं शताब्दी में सारनाथ कलशुरी साम्राज्य में शामिल हो गया था ।

अधिकार परिवर्तन के इस मिलमिले में सब से अंतिम और समोप के जिस वंश ने सारनाथ पर कब्ज़ा जमाया वह कन्नौज के गहड़वालों का था । खुदायी में पाये गये एक शिलालेख † से पता चलता है कि गोविन्दचन्द्र (ई० स० १११४—११५४) की बौद्ध रानी कुमारदेवी ने दक्षिण भारतीय गोपुरों की चाल का यहाँ एक बड़ा विहार बनवाया था जिसका नाम सद्भर्मचक्रजिनविहार रखा गया था । उनके पौत्र जयचन्द्र सन् ११८३ में सुहम्मद-विन-साम से पराजित हुए और मारे गये । उसी समय उसके सेनापति कुतुबुद्दीन ऐबक़ ने काशी नगर पर भी क्षापा मारा और अर्नकों मन्दिरों को तोड़ा । इस लिये सुमक्षिन है कि सारनाथ के विहारों और मन्दिरों को भी उसी ने ही तोड़ा हो ।

सारनाथ में विहारों की आबादी १२वीं शताब्दी के अन्त तक यथावत् कायम रही जब कि सन् ११८४ में

खदाँ का इतिहास ।

\* साहनी: सारनाथ म्यूजियम नूचीपत्र [D(I) 8].

† [D(I) 9.]

कुतुबुद्दीन ने हमला करके बनारस के राजा जयचन्द्र को हराया और बहुत बड़ी संख्या में मन्दिर तथा मूर्तियाँ लोड़ीं। खुदाई करते वह इमारतों की बची खुची टूटन जिस हालत में ज़मीन के भीतर से मिली है उनसे साफ़ मालूम पड़ता है कि सारनाथ के नाश होने का सबब लूट-मार और अग्निकाण्ड था। इमारतों के जो हिस्से ऐसी दुर्घटना के बाद भी बच रहे थे वे खुद ही गिर गिर कर अपने मलबे के नीचे दबते गये। इस प्रकार ज़मीन की सतह से ऊपर सिवाय दो स्तूपों के और एक उस दूह के कुछ बाकी नहीं बचा जो खास सारनाथ में आधी मौल दूर बसा है और जिसे गांव वाले चौहाणड़ी के नाम से पुकारते हैं। उपासना स्थल की रूप में 'मृगदाव' का अस्तित्व ही मिट गया और वह सर्वथा अन्धकार में विलीन होगया।

संयोग से सन् १७८४ में सारनाथ के ऐतिहासिक महत्व का परिचय पुरातत्व-संसार को पुनः तब प्राप्त हुआ जब काशीवरेण श्री चेतसिंह के दीवान श्री जगत्सिंह ने अपने मज़दूरी से यहाँ की बची खुची इमारतों को खुदवाया। ये मज़दूर काशी के मौजूदा जगत्गञ्ज बाज़ार को बनाने के लिये अशोक-स्तूप को खनन कर इंट पथर लाने को मेज़े गये थे। उस समय उन्हें खुदाई में जो स्मारक मिले उनसे सारनाथ के खंडहरी के बारे

में व्यापक आकर्षण उत्पन्न होगया और व्यक्तिशः तथा पुरातत्वज्ञों द्वारा वहां पर खुदाई और मूर्ति-संग्रह का सिलसिला चल पड़ा ।

सब से पहिले व्यवस्थित रौति से खुदाई का काम श्री कनिंघम ने सन् १८३६ में शुरू किया । उन्होंने बहुत कुछ अपने पास से खर्च करके धर्मिक स्तूप, चौखण्डी दूर ही एक मध्यकालीन विहार (नं० ६) के कुछ हिस्सों की निकलवाया । इसके अतिरिक्त उन्हें यहां से कुछ मूर्तियां भी मिलीं जो अब कलकत्ते के अजायबघर में रखी हैं । इसके बाद मेजर किटो ने कई स्तूप और एक विहार (नं० ५) निकलवाया जिसे उन्होंने अस्पताल ठहराया था, हाला कि बाद को खुदाईयों के आधार पर यह कल्पना गलत सावित हुई है । सन् १८०१ में पुरातत्व-विभाग के कायम हो जाने पर सारनाथ में खुदाई का काम और भी सुव्यवस्थित और व्यापक रूप से चला तथा जो लोग यहां के भूगर्भस्थ गौरव को प्रकाश में लाने में मुख्यतः सहायक हुए उनमें श्रीयुत् ओर्टेल, डा० स्ट्रेन कोनो, सर जॉन मार्शल, श्री हारग्रीव्स और राय बहादुर दयाराम साहनी के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं ।

प्राप्त शिलालेखों और मूर्तियों से सारनाथ का धार्मिक इतिहास भी संकलित किया जा सकता है ।

मौर्यकाल की चहारदीवारी (railings) पर खुदे हुए प्रारम्भिक काल के तीन लोडों से पता चलता है कि दूसरी सन् की तीसरी शताब्दी के करीब यहाँ प्राचीन थिरवाद शाखा के सर्वास्तिवादी संप्रदाय के भिज्जुओं का प्राधान्य था । इन्हीं तीनों में से एक लेख से यह भी पता चलता है कि इससे पहिले सारनाथ किसी दूसरे वर्ग के अधिकार में था जिसका नाम उक्त लेख में जान दूभ कर मिटा दिया गया था । सर्वास्तिवादी भिज्जुओं का जोर अधिक दिनों तक नहीं रहा क्योंकि अशोक-स्तम्भ पर लगभग चौथी शताब्दी का एक लेख है जिससे मालूम होता है कि पूर्व गुप्त-युग में सारनाथ पर समितीय शाखा के भिज्जुओं का आधिपत्य होगया था । इन समितीय आचार्यों ने अपने आपको बौद्धों को प्राचीन वास्तोपुत्रीय शाखा का अनुयायी बताया है । इनकी अधिकारसत्ता दीर्घ काल तक रही कारण सातवीं शताब्दी में जब प्रसिद्ध चीनी यात्री हुएनक्सांग ने सारनाथ की यात्रा की थी उस समय भी इन्हीं लोगों का यहाँ कबाहा था । सेकिन इसके थोड़े ही काल के बाद यह कट्टर वर्ग कम-जोर पड़ गया और थानेश्वर के राजा हर्ष को क्षचक्षाया में महायान नामक बौद्धों की नयी शाखा ने अपना प्रभाव जमाया । इसका प्रमाण सारनाथ की खुदाई में निकली हुई महायान संप्रदाय के देवी-देवताओं की बहुत सी मूर्तियाँ हैं । कहा जाता है कि आठवीं शताब्दी के

आख्यौर में श्री शंकराचार्य ने उस समय में मौजूद बौद्ध धर्म के खिलाफ़ आवाज़ उठायी और हिन्दू धर्म का सिक्का जमाने के आन्दोलन को आगे बढ़ाया । संभवतः, सारनाथ जैसे बौद्ध केन्द्र में भी कुछ लोगों को इसी वर्ष से हिन्दू मूर्तियों की ज़रूरत पड़ी । इसके फलस्वरूप यहां से करीब पचास हिन्दू (पौराणिक) देवीदेवताओं की मूर्तियां मिली हैं जिनमें अन्यकासुर का बध करते हुए शिव की विशाल मूर्ति\* [चित्र ३(ii)] विशेष आकर्षक तथा उल्लेखनीय है ।

सारनाथ के धार्मिक इतिहास के अन्तिम काल में वज्यान नामक तान्त्रिक वर्ग के लोगों ने खास तौर से अपना प्रभुत्व जमाया और लगातार आने जाने का संबंध रहने के कारण तिब्बत तथा चीन के लोग भी यहां की धार्मिक व्यवस्था को प्रभावित करने में समर्थ हुए । यही कारण है कि वज्यान संप्रदाय के देवी देवताओं की अनेक विलक्षण मूर्तियां हमको यहां से खुदाई में मिली हैं जिनके जोड़ की प्रतिमाएं निपाल तथा तिब्बत प्रदेश में बहुत प्रचुरता से देखने को मिलती हैं ।

---

\* साहनी: सारनाथ व्यूजियम स्क्रीप्ट [B(h) 1].

## २—इमारतें ।

चौखंडी ।

सारनाथ के मुख्य चेत्र में पहुँचने से करीब आध मील\* पहिले सड़क के बायीं तरफ ईटों का एक बड़ा टूटा-फूटा ढूह देखने को मिलता है जो चौखंडी नाम से मशहूर है। वास्तव में यह एक स्तूप था और उस स्थान का सारकरूप बनाया गया समझा जाता है जहाँ सूर्योदात में जाते समय गौतम बुद्ध अपने उन पांच शिष्यों से मिले थे जिन्हें उन्होंने अपना सब से पहिला उपदेश सुनाया था ।

सन् १८३६ ई० में सर एलेक्सेंडर कनिंघम ने इस स्तूप में रखे हुए समाधि-चिन्हों (corporeal remains) की खोज में इसके बौचोबौच कूर्ये जैसी एक सुरंग खोदी पर उन्हें कोई कीमती चीज़ नहीं मिली । बाद सन् १८०५ ई० में श्री ओरटेल ने इसकी फिर से जांच की । उस समय उन्हें कुछ सूर्तियाँ, इस स्तूप की अठकोनी चौकी और चार गज़ ऊँचे चबूतरे मिले । इस स्तूप के खंडहर पर जो अठपहलू शिखर है वह बहुत बाद का है, जैसा कि उसके उत्तरो दरवाज़े पर जड़े हुए पत्थर के टुकड़े पर खुदे फारसी लेख से विदित होता

\* सारनाथ रेलवे स्टेशन से यह स्थान पूरा ५ फैलोंग दूर है ।

है। इसे हिजरी सन् ८१८ (ई० स० १५८८) में मुगल बादशाह अकबर ने अपने पिता हुमायूँ की इस जगह की याचा को यादगार में बनवाया था। इस शिखर के ऊपर चढ़ने से आस पास के प्रदेशों का बड़ा ही व्यापक और रमणीय दृश्य दिखायी पड़ता है।

सड़क से आध मील उत्तर की ओर चलने पर मृग-दाव में पहुंचते हैं। यहां दाहिनी तरफ जो पत्थर की नदी बनी हुई इमारत दिखायी पड़ती है वह पुरातत्व विभाग का अजायबघर है जहां सारनाथ की खुदाई में मिली हुई मूर्तियां तथा अन्य वस्तुएं सुरक्षित हैं। देखने वालों को चाहिये कि अजायबघर देखने से पहिले खुदाई के स्थान पर मिले हुये खंडहरों को देखें जहां सात बौद्ध विहार, दो बड़े स्तूप, मुख्य-मंदिर तथा सम्बाट-अशोक का स्थान विशेष महत्व के हैं।

निर्दिष्ट स्थान पर पहुंचते ही दाहिनी तरफ सड़क की सतह से नीचे एक बौद्ध विहार के खंडहर दीखते हैं। इस विहार को सब से पहिले सन् १८५१-५२ ई० में श्री किटो ने खोद कर निकाला था। इसमें एक खुला आँगन है जिसके बीचो-बीच सुन्दर मौठे पानी का एक पुराना कुआँ है। सहन के चारों ओर खंभों पर टिका हुआ एक बरामदा था और इसके पीछे भिज्जुओं के रहने की कोठरियां थीं जिनकी कि अब सिर्फ़ नींव ही बच

रही हैं। इस विहार का प्रवेश-द्वार बीचोबीच उत्तर की ओर था। उसके समीप ही बाहर की ओर निकली हुई तीन कोठरियाँ हैं जिनमें बीच बाली सुख-भद्र (portico) और अगल-बगल बाली प्रतिहार-कक्ष (guards-rooms) थीं। मेजर किटो की खुदाई में जिस विहार की उनियादें मिली हैं वह मध्यकाल का है। उसके नीचे गुप्त और कुषाण काल के भी वैसे ही विहार थे जैसा कि उसमें से मिली हुई मिट्टी की सुहरी (seals) और इंटों से मालूम हुआ है। विहार की दो दीवालों की मोटाई से प्रकट होता है कि इसकी ऊंचाई तीन चार मरातिन से कम न थी।

विहार नं० ७।

ऊपर लिखे विहार के पश्चिम की ओर प्रायः उसी के जैसे एक दूसरे विहार के खंडहर मिले हैं। यह विहार लगभग द्वीं शताब्दी का होगा। अनुमान है कि इसके भी नीचे किसी पहिले वाले विहार के खंडहर दबे पड़े हींगे। इस विहार के आगे की दीवालों और पक्के फर्श के बरामदों को क्लोड़ कर बाकी सब निशान गायब हो गये हैं। जान पड़ता है कि ६ और ७ नं० वाले दोनों विहार किसी आक्रमणकारी हारा लगायी गयी आग से नष्ट हुए हैं।

थोड़ी दूर उत्तर की ओर चल कर दर्शकों को 'धर्म-राजिका-स्तूप' के खंडहर मिलेंगे। सन् १७८४ ई० में

बाबू जगतसिंह के आदभी इस स्तूप को गिरा कर उसके मलबे को यहां से हटा कर ले गये तथा उन्होंने उसके गर्भ में पायी गयी एक हरी सेलखड़ी की पेटी में रखे हुए बुद्ध के धातु या शरीर-चिन्हों को गंगा जी में फेंक दिया । सन् १८२५ ई० में श्री कनिंघम को इस स्तूप को दुबारा खुदाई में पत्थर का एक और बकास मिला जिसमें ऊपर लिखी सेलखड़ी वाली पेटी किसी समय रखी थी । उसे उन्होंने बंगाल की एशियाटिक सोसाइटी को दान दे दिया और वह अब कलकत्ते के अजायबघर में सुरक्षित है ।

जगतसिंह द्वारा बहुत कुछ नष्ट भष्ट किये जाने के बाद भी सन् १८०७-०८ में सर जॉन मार्शल ने इस स्तूप के तल में जो खुदाई की उससे उसके क्रमिक परिनिर्माणों (chronological reconstructions) का इतिहास पूरा पूरा मालूम हो सका है । मूल स्तूप को सब से पहिले सन्नाट अशोक ने बनवाया था । उसकी सब से पहिली मरम्मत कुषाणकाल में हुई । दुबारा मरम्मत प्रायः इण्णों के हमले के थोड़े ही दिन बाद ६ठीं शताब्दी में हुई । इस समय इसके चारों ओर १६ फुट चौड़ा एक प्रदक्षिणा-पथ (circumambulatory passage) बढ़ाया गया । ऐसा मालूम पड़ता है कि ७वीं शताब्दी के करीब स्तूप के गिरने का कुछ डर

हो गया था जिससे उसकी मज़बूती के लिये चारों तरफ़ के प्रदक्षिणापथ को इटा से भर कर स्तूप की कमर में एक पेटी सौ कस दौ गयी। इस समय स्तूप के पास जाने के लिये एक पत्थर में से काट कर बनी हुई सात डंडों वाली एक एक सौढ़ी चारों दिशाओं में लगायी गयी। चौथा पुनर्निर्माण सन् १०२६ में बंगाल नरेश महीपाल द्वारा हुआ जब कि महमूद गज़नी को बनारस वाले हमले को कुल नौ या दस वर्ष बीते थे। अन्तिम पुनरुद्धार लगभग सन् १११४ में हुआ जो रानी कुमार-देवी के धर्मचक्रजिनविहार-निर्माण का समकालीन रहा होगा। इस पवित्र स्तूप के चारों ओर जो अन्य छोटे-मोटे अनेकों ढांचे पाये जाते हैं वे मध्य-कालीन याचियों की इस जगह की याचा को जताने वाले निशान हैं।

## मुख्य-मन्दिर।

धर्मराजिका-स्तूप से थोड़ी ही दूर पर उत्तर की ओर एक मन्दिर को निशान मिलते हैं जो ऊंचाई में करीब २० या २२ फुट हैं। ये खंडहर स्मगदाव के बीचबीच वसे हुए उस विशाल प्रासाद के हैं जो यहाँ का मुख्य-मन्दिर (Main Shrine) गिना जाता था। इसे ७वीं सदी में प्रसिद्ध चीनी याची हुएनलांग ने देखा था और अपने भ्रमण-वृत्तान्त में खण्ड सदृश चमकोले आस्त-शिखर सुशोभित २०० फुट ऊंचो मूलगम्बजुटी के नाम से लिखा है। इस मन्दिर का निर्माण गुप्त-काल

में छुआ था जैसा कि इस पर बने हुए नक्काशीदार मौले (convex mouldings) और गलती (concave mouldings), पूर्णघटों से निकलते हुए छोटे छोटे स्तम्भों तथा अन्य अन्य उस समय के सुन्दर व कलापूर्ण कटावों आदि से निश्चय प्रकट होता है। फिर भी कुछ विद्वानों ने इसके चारों ओर गिरी और चूने के बने हुए मथु-कालीन पक्के पर्श तथा दीवारों के बाहरी निचले भागमें विभिन्न काल के बेतरतीबी से लगे हुए सादे व नक्काशीदार पथरों के अधार पर इसे द्वीं शताब्दी के संगमरमण का माना है। इस मन्दिर के भीतर बीच में बने मण्डप के नीचे शुरू में भगवान् बुद्ध की एक सोने की सो चमकवाली कायपरिमाण (आदमकाढ-life size) मूर्ति स्थापित थी। मन्दिर में छुसने के बास्ते तौनों दिशाओं में एक एक द्वार और पूर्व दिशा में सिंह-द्वार (main entrance) या जिससे पूजा करने वाले मूर्ति के दर्शन और परिक्रमा के लिये अपनी सुविधा के सुताबिक किसी भी द्वार से आ जा सकते थे। कुछ समय के बाद जब मन्दिर को छतें कुछ कमज़ोर होगयीं तो उनके हिफाजत के लिये भीतरी प्रदक्षिणापथ मोटी मोटी दीवालें उठा कर बंद कर दिया गया और आने जाने का रास्ता केवल पूर्व के सिंहद्वार से रह गया। तो नई दरवाज़ों के बंद होने से तीन तरफ़ कीठरियां जैसी बन गयीं जिन्हें छोटे मन्दिरों का रूप दे दिया गया। इन्हीं

में से दक्षिण दिशा वालो कोठरी में श्री ओर्टेल को एक ही पत्थर से काट कर बनाई हुई  $8\frac{1}{2} \times 8\frac{1}{2}$  फुट की मौर्यकालीन वेदिका (railings) मिली जिस पर उस समय की अत्यन्त चमकदार पालिश है। यह वेदिका शुरू में धर्मराजिका-स्तूप के ऊपर हर्मिका के चारी ओर लगी थी किन्तु अब इसके बीच में ज़मीन पर ही एक छोटा सा स्तूप बना हुआ है। यह वेदिका मौर्य-कालीन कारोगरी का एक बहुत अच्छा नमूना है। वेदिका पर कुपाणकालीन ब्राह्मी में दो लेख खुदे हैं: पहिला 'आचार्या(र्या)नां सर्वास्तिवादिनां परिगहेतावम्' और दूसरा 'आचार्यानां सर्वास्तिवादिनां परिग्राहे'। दोनों लेखों से मालूम पड़ता है कि ईसा की दूरी शताब्दी के लगभग यह वेदिका सर्वास्तिवादी संप्रदाय के आचार्यों को भेंट की गयी थी।

अशोक-स्तम्भ ।

सुख्य-मन्दिर से पश्चिम की ओर एक बहुत चमकते हुए शिला-स्तम्भ का निचला भाग खड़ा है जिसे महाराज अशोक ने बनवाया था। इस वक्त इस खंभे की ऊंचाई सिर्फ ७ फुट  $8\frac{1}{2}$  है यद्यपि इसके पास में रखे हुए बाकी टुकड़ों से मालूम होता है कि शुरू में यह कम से कम  $4\frac{1}{2}$  फुट के करीब ऊंचा था। इसकी जड़ में खोद कर देखने से पता चला है कि इसकी स्थापना एक भारी पत्थर की चौकी पर हुई है जो नाप में  $8' \times 6' \times 1\frac{1}{2}'$

है। यह खंभा चुनार के पट्टर का बना हुआ है। उसके हर एक हिस्से पर बहुत ही चमकीली पालिश की गयी है जिसमें शैशे की सी दमक के कारण कभी कभी संगमरमर का भ्रम होता है। खंभे पर पौँछे की ओर साफ़ साफ़ ब्राह्मी लिपि में अशोक का मशहूर लेख खुदा हुआ है जिसकी भाषा उस समय की पाली है। उस राज-आज्ञा में भिन्न और भिन्नणियों को सारनाथ के भीतर 'संघ' में किसी भी तरह की फूट डालने के विरुद्ध चेतावनी दी गयी है। सारनाथ के शिल्प के नमूनों में अशोक-स्तम्भ बहुत ही महत्व का है इसलिये उस पर खुदे हुए मूल लेख की प्रतिलिपि और अनुवाद नीचे दिये जाते हैं।

### मूल ।

१. देवा[नंपियेपियदसि लाजा] . . . . .
२. ए[ल]
३. पाट[लिपुते] . . . ये केनपि संघे भेतवै[।]  
ए चुं खो
४. भिखू वा भिखुनी वा संघं भखति से ओदानानि  
दुसानि संबंधपयिया आनावासति
५. आवासियिये[।]हेवं इयं सासने भिखुसंघसि च  
भिखुनीसंघसि विंपयितनिये [।]

६. हेवं देवानं पिये आहा हेदिसा च एका लिपी  
तुफाकं हुवाति संसलनसि निखिता [।]
७. इकं च लिपिं हेदिसमेव आसकानंतिक निखि-  
पाथ [।]तेपि च उपासका अनुपोसथं याबु
८. एतमेव सासनं विश्वं सयितवे [।] अनुपोसथं च  
ध्वाये इकिके महामाते पोसथाये
९. याति इतमेव सासनं विश्वं सयितवे अजानितवे  
च [।] आवतके च तुफाकं आहाले
१०. सवत विवासयाथ तुफे एतेन वियंजनेन [।] हेमेव  
सवेसु कोटविसवंसु एतेन
११. वियंजनेन विवासापयाथा [।]

### अनुवाद ।

“देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ऐसा कहते हैं कि पाठलिपुत्र तथा प्रान्ती में कोई संघ में फूट न डाले । जो कोई चाहे वह भिज्जु हो वा भिज्जुणी संघ में फूट डालेगा वह सफेद कपड़े पहिना कर उस स्थान में भेज दिया जायगा जो भिज्जुओं वा भिज्जुणियों के लिये उचित नहीं है । इसी प्रकार हमारी यह राज-आज्ञा भिज्जु संघ और भिज्जुणी संघ को बता दी जाय । देवताओं के प्रिय

ऐसा कहते हैं : इस तरह का एक लेख आप लोगों के समीप भेजा गया है जिसमें कि आप लोग उसे याद रखें । ऐसा ही एक लेख आप लोग उपासकों के लिये भी लिख दें जिसमें कि वे हर उपोसथ के दिन आकर इस आज्ञा के मर्म को समझें । साल भर प्रत्येक उपोसथ के दिन हर एक महामात्र उपोसथ व्रत पालन करने के बासे इस आज्ञा के मर्म को समझाने तथा इसका प्रचार करने के लिये जायगा । जहाँ जहाँ आप लोगों का अधिकार ही वहाँ वहाँ आप सर्वत्र इस आज्ञा के अनुसार प्रचार करें । इसी प्रकार आप लोग सब कोटीं और विषयों में भी इस आज्ञा को भेजें ।\*

इसके अतिरिक्त अशोक-स्तम्भ पर दो और भी लेख खुदे हुए हैं । इनमें से एक अश्वघोष नाम के किसी राजा के शासनकाल का है और दूसरा जो लिखाषट से चौथी शताब्दी का जान पड़ता है वाक्सीपुच्चीक संप्रदाय की सम्मौतीय शाखा के गुरुओं द्वारा लिखवाया गया है ।

अशोक-स्तम्भ के पश्चिम में जो नीची ज़मीन है वह मौर्य-कालीन धरातल को सूचित करती है । यहाँ से सन् १८१४-१५ में श्री हारप्रौवेस ने उत्तर मौर्य एवं

\* जनार्दन भट्ट ने अशोक के धर्मलेख पृ० ३८८-३८९ ।

६. हेवं देवानं पिये आहा हेदिसा च एका लिपी  
तुफाकं छुवाति संसलनसि निखिता [।]

७. इकं च लिपिं हेदिसमेव आसकानंतिक निखि-  
पाथ [।]तिपि च उपासका अनुपोसथं यावु

८. एतमेव सासनं विस्तं सयितवे [।] अनुपोसथं च  
धुवाये इकिके महामाते पोसथाये

९. याति इतमेव सासनं विस्तं सयितवे अजानितवे  
च [।] आवतके च तुफाकं आहाले

१०. सवत विवासयाथ तुफे एतेन वियंजनेन [।] हेमेव  
सवेसु कोटविसवंसु एतेन

११. वियंजनेन विवासापयाथा [।]

अनुवाद ।

“देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ऐसा कहते हैं कि  
पाटलिपुत्र तथा प्रान्ती में कोई संघ में फूट न डाले ।  
जो कोई चाहे वह भिज्जु हो वा भिज्जुणी संघ में फूट  
डालेगा वह सफेद कपड़े पहिना कर उस स्थान में भेज  
दिया जायगा जो भिज्जुओं वा भिज्जुणियों के लिये उचित  
नहीं है । इसी प्रकार हमारी यह राज-आज्ञा भिज्जु संघ  
और भिज्जुणी संघ को बता दी जाय । देवताओं के प्रिय

ऐसा कहते हैं : इस तरह का एक लेख आप लोगों के समीप भेजा गया है जिसमें कि आप लोग उसे याद रखें । ऐसा ही एक लेख आप लोग उपासकों के लिये भी लिख दें जिसमें कि वे हर उपोसथ के दिन आकर इस आज्ञा के मर्म को समझें । साल भर प्रत्येक उपोसथ के दिन हर एक महामात्र उपोसथ व्रत पालन करने के बास्ते इस आज्ञा के मर्म को समझाने तथा इसका प्रचार करने के लिये जायगा । जहाँ जहाँ आप लोगों का अधिकार ही वहाँ वहाँ आप सर्वत्र इस आज्ञा के अनुसार प्रचार करें । इसी प्रकार आप लोग सब कोटों और विषयों में भी इस आज्ञा को भेजें ।\*

इसके अतिरिक्त अशोक-स्तम्भ पर दो और भी लेख खुदे हुए हैं । इनमें से एक अद्विषेष नाम के किसी राजा के शासनकाल का है और दूसरा जो लिखावट से चौथी शताब्दी का जान पड़ता है वाल्मीपुत्रीक संप्रदाय की सम्मौतीय शाखा के गुरुओं द्वारा लिखवाया गया है ।

अशोक-स्तम्भ के पश्चिम में जो नीची ज़मीन है वह मुख्य-मन्दिर के मौर्य-कालीन धरातल को सूचित करती है । यहाँ से पश्चिम का चैद । सन् १८१४-१५ में श्री हारप्रौद्योगिक ने उत्तर मौर्य एवं

\* अनादेन भट्ट कृत अशोक के धर्मलेख पृ० १८८-१८९ ।

शुद्ध काल के बहुत से सुन्दर तथा उत्कृष्ट अवशेष खोद निकाले जिनमें मानव-मूर्तियों के सिर, पश्च और पक्षियों की मूर्तियां, वेदिका के खंभे आदि समिलित हैं। इन सामग्री के कुछ बढ़िया नमूने पास में ही बने हुए अजायबघर में दिखलाये गये हैं। इसी स्थान से आप ने बहुत पुराने चैत्य-गृह के आकार के एक गोल मन्दिर के खंडहरों को भी खोद निकाला था, जो अपनी विशेष बनावट के कारण निश्चय ही मौर्यकाल का था।

मुख्य-मन्दिर के पूर्वीय भाग वाले भैदान में खुदाई की जाने पर पक्षे फर्श के आगे एक बहुत बड़ा खुला आंगन निकला जो संभवतः किसी समय मध्यकाल में बनवाया गया था। पूर्व से पश्चिम तक इसकी लम्बाई प्रायः २७१ फुट है। उसके पूर्व, उत्तर और दक्षिण की ओर पतली दीवालें हैं। इस आंगन में पहुँचने के लिये पूर्वी दीवाल के बौच में दोहरी सीढ़ियां बनायी गयी थीं जो विभिन्न काल के पत्थरों की बनी हैं। इस आंगन में दो मन्दिर और बहुत से क्षेत्र क्षेत्र स्तूप सुखलिफ शङ्क और वर्ष के मिले हैं। इनमें सबसे पुराना और सुन्दर एक विलकुल दृष्टों का बना स्तूप (नं० १३६) है जो कमल के भरोखीं, कौर्त्तिमुखीं तथा अन्य प्रकार की सजावटों से शोभित है। यह स्तूप उत्तर गुप्तकाल यानी लगभग ७वीं या ८वीं शताब्दी में बना था। इसी

आँगन के पूर्व-दक्षिण के कोने में वाराही या मारीची-देवी का एक छोटा सा मन्दिर है जो १२वीं शताब्दी के सुगमग बना था । यहाँ पर एक और खास देखने की चौज पत्थरों से बनी हुई एक पक्की नाली है जिसमें हीकर आँगन का तमाम बरसाती पानी बहता था । सीढ़ों के पास एक पुराना कुंड है जिसमें किसी समय पानी भरा रहता था और उपोसथ के दिन यहाँ आँगन में अभिधर्म सुनने के लिये इकट्ठे होने वाले भिन्न-भिन्नणी अपने हाथ पांव धोते थे ।

मुख्य-मन्दिर से उत्तर की तरफ जब हम चलते हैं तो मुख्य-मन्दिर के उत्तर का चैत्र ।  
क्षेट्र-बड़े कर्द्द तरह के स्तूप तथा अन्य स्मारक मिलते हैं । यहाँ रास्ते से कुछ पूर्व की ओर हट कर एक हवन कुण्ड (नं० ५०) सर जान मार्गन को खुदाई में मिला था । इसमें संभवतः हिन्दू धर्म के मानने वाले हवन वगैरः करते थे ।

इसी चैत्र में चार क्षेत्रों का उपर चढ़ने पर वह उत्तरी संघाराम का चैत्र । इस ऊंचे स्थान पर सब से प्रसिद्ध स्मारक धर्म-चक्र-जिन विहार (monastery No. I) है जिसे कबीज के महाराजा गोविन्दचन्द्र की बाँड़ रानी कुमारदेवी ने १२वीं शताब्दी में बनवाया था । यह विहार लम्बाई में पूर्व से पश्चिम की

ओर ८०० पुट है और माप एवं बनावट में उन सब संघारामों से बिलकुल अलग है जो अब तक सारनाथ द्वा और किसी दूसरे जगह को खुदाई में मिले हैं। इसकी बनावट दृश्यण भारत के गोपुरों जैसी है। इसमें भौतर एक खुले आंगन के तीन तरफ तो कोठरियां बनी हैं और बाहर दो विशाल परकोटे और आंगन हैं।

सुरंग घोर  
मन्दिर।

इस विहार से पश्चिम की ओर उससे लगी हुई एक सुरंग चली गई है जिसके अल्ल में एक छोटा सा मन्दिर है। यह सुरंग ऊपर से मोटी मोटी पत्थर को पटियों से ढकी है और उसके अन्दर जगह जगह दीवालों में दीये रखने के लिये ताखें बनी हैं। इसके अन्दर का पर्श बिलकुल पक्का है। इसमें बुसने के लिये पत्थर की पक्की सोढ़ियाँ भी बनो हैं। अनुमान किया जाता है कि यह सुरंग रानी कुमारदेवी के लिये मन्दिर तक आने जाने का एक निजी रास्ता था। कुछ विदानों का यह भी विचार है कि यह सुरंग तान्त्रिक आचार्यों की एकान्त साधना के लिये थी।

संघाराम नं०  
२, ३ और ४

धर्म-चक्र-जिल विहार से घिरे लंबे चौड़े चेत्र के नीचे २, ३ और ४ नम्बर वाले तीन पुराने संघाराम दबे हुए थे जिनके कुछ हिस्से अभी खोद कर निकाले गये हैं। बाकी के हिस्से अब भी संघाराम नम्बर १ के नीचे दबे पड़े हैं। रचना में यह तीनों संघाराम सारनाथ के दूसरे

प्राचीन विहारी से मिलते जुलते हैं। विहारों का अनुमान है कि ये विहार कुषाणकाल के थे और इनका मौजूदा ठांचा गुप्तकाल का है। इससे सिद्ध होता है कि ये संघाराम पहिले ५वीं सदी में इण्ठों के हमलों से नष्ट हुए और ६ठीं शताब्दी में फिर बनने के बाद ११वीं शताब्दी में सुसलमानी हमलों के शिकार हुए।

यहां पर संघाराम का चेत्र समाप्त होता है। इसके थोड़े आगे दक्षिण की ओर चल कर धर्मिक स्तूप मिलता है।

यह विशालकाय स्तूप १४३ फुट ऊंचा है। इसका अमैल स्तूप। घेरा ८३ फुट है। यह स्तूप ऊपर से नीचे तक ईंट और गारे से ढुना हुआ है। नींव से ३७ फुट की ऊंचाई तक चारों ओर मोटे और भारी पत्थरों से जड़ा हुआ है जो हर रहे पर आपस में लोहे के चारों से बंधे हैं और जिनका सामने का रुख़ साफ़ किया हुआ है। कुर्सी से क़रीब २० फुट की ऊंचाई पर ८ फुट चौड़ी शिलापट्टों की पेटी पर नान्दावर्त्त मट्टश विविध आकृतियों की सजावट है। इस बन्द के ऊपर और नीचे तरह तरह के फूलों की गोठ चढ़ी है। दक्षिण रुख़ की ओर इन फुलवर गोठों के बीच कमल पर बैठे हुए एक मोटे ताजे यज्ञ की मूर्ति बनी है और उसी के पास ऊपर की ओर एक कलुआ और हँस का जोड़ा

चना है जो संभवतः कच्छप जातक\* को सूचित करता है। इसके अतिरिक्त स्तूप की बनावट में आठ उभारदार रख़ भी बने हैं जिनमें हर एक में मूर्ति रखने के आले खुदे हैं। इन आलों में से कुछ में मूर्तियाँ रखने की चौकियाँ अब भी रखी हैं। कारीगरी का यह सारा काम निहायत ही सुन्दर और मन को लुभाने वाला है। खोज करने से पता चला है कि इस स्तूप की नींव अशोक के समय में पड़ी थी। बाद में इसका निर्माण-विस्तार कुषाणकाल में हुआ और इसकी मौजूदा सूरत लगभग ५वीं शताब्दी में गुप्तकाल में दी गयी। यह नतीजा पत्थरों पर की सजावट और उन पर गुप्त लिपि में खुदे कारीगरों के निशानों (masons' marks) से पूरे तौर से पुष्ट होता है।

‘धमेक’ शब्द की उत्पत्ति के बारे में अभी तक विद्वानों का यही विचार था कि यह संस्कृत के धर्मेन्द्रा शब्द से निकला है। किन्तु अभी हाल में अजायबघर में प्रदर्शित एक मिट्टी की मुहर पर, जो लगभग ११वीं शताब्दी की है, ‘धामक जयतु’ शब्द मिले हैं जिससे उसकी उत्पत्ति का ऊपर लिखे शब्द से होना सन्देह-जनक मालूम होता है। संभवतः इस मुहर का संबंध धमेक स्तूप की कीर्ति से है जिससे यह अनुमान किया

\* फोसबोल छत जातक कथा नं० १७८ ।

जा सकता है कि उस काल में धर्मिक स्तूप का नाम धमाक प्रचलित था ।

धर्मिक स्तूप से कुछ ही दूर पर पश्चिम की ओर संघाराम नम्बर ५ के खंडहर हैं जिसे सब से पहिले मिजर किटो ने (१८५१-५२) खोद निकाला था और अस्पताल करार दिया था । पर हाल में मिली सामग्री से यह बात ज्ञाहिर होती है कि यह स्थान भी भिज्जुओं के रहने का विहार था । खुदाई से यह बात भी मालूम हुई है कि इस मध्यकालीन विहार के नीचे गुप्त और कुषाण युग के विहार के खंडहर दबे हैं ।

संघाराम नम्बर ५ के दक्षिण की ओर ऊंची चहार दीवारियों से विरा हुआ जैन मन्दिर खड़ा है जो इस धर्म के इतिहास प्रसिद्ध संस्थापक महावीर के १३वें पूर्वज श्रेयाशनाथ जी के यहाँ पर सन्धाम लेने और मरने की स्मृति में बना है । यही कारण है कि सारनाथ जैनियों की दृष्टि में भी पूज्य है । वर्तमान मन्दिर सन् १८२४ में बना था यद्यपि जहाँ पर यह खड़ा है वह स्थान पुराना है ।

इस मन्दिर के पीछे एक नया चिरा है जिसे श्री ओर्ट्स ने सन् १८०४ में बनवाया था । इस समय यहाँ जो मूर्तियाँ रखी हैं उन्हें संस्कृत कालेज, काशी, के भूतपूर्व प्रधान अध्यापक डा० वेनिस ने काशी नगर से इकड़ा

संघाराम  
नं० ५।

जैन मन्दिर ।

ब्राह्मी  
भू० शाला ।

की थीं और जो उनके मरने के बाद यहां प्रदर्शन के लिये भेज दी गईं। इनमें से कुछ बहुत सुन्दर और महत्व की मूर्तियां का हवाला इस प्रकार से हैं:—

हिन्दू मूर्तियां ।

धरे में बुसते ही सामने गुप्तकाल की एक बहुत सुन्दर मूर्ति दिखाई पड़ती है जिसमें अपने बाहन कछुए पर खड़ी हुई यमुना जी दिखाई गई है। उनके बराबर में एक क्षत्रधारिणी स्त्री उन्हें क्षाता लगाये हुये है। गुप्तकाल के हिन्दू मन्दिरों में दरबाजे के दाएं और बाएं गंगा और यमुना की मूर्तियां लगाने की चाल थी। इसलिये यह मूर्ति भी शुरू में किसी ऐसी ही जगह पर लगी होगी। इसके अलावा मध्यकाल की भी कुछ सुन्दर मूर्तियां हैं जिनमें निदेव, अर्द्धनारीश्वर महादेव, शिव-पार्वती, गणेश और ब्रह्मा आदि की मूर्तियां ध्यान देने योग्य हैं। एक सुहावटी (intel No. G. 38) पर बनी नवयहों की सुन्दर मूर्तियां भी बड़ी मन को लुभाने वाली हैं।

जैन-मूर्तियां ।

G. 61.

इनमें सब से अच्छी एक तो चौमुखी (प्रतिमा सर्वतो-भद्रिका) (G. 61) है जिसमें महावीर, आदिनाथ, शास्त्रिनाथ और अजितनाथ नाम के चार तौरेष्वरों की मूर्तियां नीचे चौकी पर खुदे हुए उनके बाहन क्रमशः सिंह, वृष, सूर्य और हाथी के साथ अंकित हैं और दूसरी एक खड़ी हुई मूर्ति (G. 62) श्रेयांशुनाथ की है जिस पर उनका चिङ्ग गैंडा या खड्डिन बना है।

G. 62.

## ३—अजायबघर ।

खुदाई की जगह से थोड़ी ही दूर एक तरफ अजायबघर की सुन्दर इमारत बनी है। इसके बनाने का प्रस्ताव सन् १८०४-०५ में सर जॉन मार्शल ने किया था। यह भवन सन् १८१० में बन कर तैयार हुआ। इस की रचना पुराने बौद्ध संघारामों के नकशे के मुताबिक हुई है। यह अजायबघर केवल सारनाथ को खुदाई से पार्ह गई मूर्तियों के रखने के लिये है।

सारनाथ की खुदाई में अब तक लगभग १०,००० वस्तुएं मिली हैं जिनमें मूर्तियां, उल्लीर्ध शिलापट (bas-reliefs or stelae), बेदिकाएं (railings), तरह तरह के इमारती पत्तर (architectural fragments), शिलालेख (inscriptions), मिट्टी के पुराने बर्तन (pottery), छिलौने (terracottas), सुहरे (seals), आदि ग्रामिल हैं। यह सब ईसा के जन्म से ३०० वर्ष पूर्व से लगाकर ईसी सन् की १२वीं शताब्दी यानी कृषीव १५०० वर्षों के काल विद्वार के भीतर के हैं। इन मूर्तियों के सुन्दर उदाहरण ऐतिहासिक युग विकाश के क्रम से (in chronological order) अजायबघर के बड़े भवन में सजाए हुए हैं। बाकी की मामूली चीज़ें गोदाम के भीतर रख दी गई हैं।

## कमरा नं० १ ।

सिंह शिखर ।

इस कमरे के दरवाजे के सामने ही एक अलग चबूतरे पर सारनाथ के कारोगरों की सर्वोच्चम उत्ति प्रदर्शित है । यह सम्बाट् अशोक के सिंह-स्तम्भ का शिरोभाग (capital) (चित्र नं० १) है । इस स्तम्भ-भाग में सब से ऊपर चार सुन्दर सिंहों की मूर्तियाँ हैं जो आपस में पौठ सटा कर उकड़ू बैठे हुए हैं । इनकी गर्विलौ आँखें, मुँह से बाहर लटकती हुई जीभ, फैलती हुई बब्बरों आयालों के बाल एवं पैरों की फड़कती हुई नसीं का चित्रण भारतीय शिल्पकला की पराकाष्ठा को प्रदर्शित करता है । सिंहों से निचले हिस्से में एक फलक (abacus) है जो गले के चारों ओर लपेटी हुई एक कंठी सी जान पड़ती है । उस पर चारों दिशाओं में क्रम से भागते हुए बैल, घोड़ा, सिंह और हाथी की उभारदार (in relief) मूर्तियाँ हैं और हर एक दो जानवरों के बीच में एक धर्म-चक्र बना है । इन पश्चिमों की चाल से खंभे की प्रदक्षिणा के लिये एक संतत गति (constant revolution) सी सुचित होती है । इन जानवरों की अनेक विद्वानों ने चिङ्गामक (symbolical) मान कर तरह तरह के आश्रय (theories) प्रचलित किये हैं किन्तु निरोक्षण की कसीटी पर कसने से सभी सन्देहजनक सावित हुये हैं । फलक (abacus) के नीचे

का भाग उस कमल जैसा है जिसकी पखुड़ियां उलटौ हुई हैं। ७ फुट ऊंचे इस सिंह-शिखर (Lion capital) का कोना कोना निहायत सुन्दरता से तराशा गया है और शीशे जैसी चमकौली पालिश से जगमगाता है। सर जॉन मार्शल ने इस शिखर को जो भारतीय शिल्पकला का सर्वोत्तम उदाहरण बताया है इसमें जरा भी अत्युक्ति नहीं है।

बौद्धों के स्तूप, चैत्य, धर्म-वृक्ष आदि के चारों तरफ वेदिकाएं। बहुधा एक प्रकार की चहारदीवारी छोती थी जिसे वेष्टनि या वेदिका (railings) कहते हैं। संभवतः यज्ञ-वेदी के चारी ओर बनाये जाने वाले धेरे से इन वेदिकाओं की रचना के स्वरूप को अवलोकित किया जाएगा। इनके बनावट में नीचे लिखे चार भाग होते हैं।

(१) स्तम्भ (upright pillar) ।

(२) सूची (cross-bar) या दो खंभों के बीच में लगने वाले आड़े पत्थर ।

(३) उष्णीष (coping stone) यानी दो या दो से अधिक खंभों को जोड़ने के लिये उनके सिर पर रखी हुई सिरदल ।

(४) पिण्डिका (base) या पत्थर की वह चौको जिसमें सौधे खंभे फंसे रहते थे ।

पुच्छ, उज्जैनी आदि नगरों से आयी थी । इनमें से एक फलक (W 100) पर साईवाहक विश्वदेव और दूसरे (W 98) पर हरित के नाम खुदे हुए हैं । दूसरे खाने में ईसा से दो शताब्दी पहिले के मौर्यकालीन पालिशदार कुछ सिर जिनमें मनुष्य की हड्ड बङ्ग नकल की गयी है, रखे हैं । इनमें से कुछ सिरों की आकृति भारतीय नहीं जान पड़ती है । (W 1) वाले सिर में कटावदार मुकुट के चारों ओर फूलों की माला बड़ी ही खूबसूरती से सजाई गयी है । (W 4) के चिह्ने की बनावट में गोल गाल, छोटी नाक, सकाड़ी मुफार, पतले होठ, बड़ी आंखें, ऐठी हुई लम्बी भुकावदार मूँछें और जमे हुए बालों के पट्टों को देख कर इसमें संदेह नहीं हो सकता कि यह किसी विदेशी का सिर है । (B 1) में बुटे हुए सिर पर एक मोटी गुथी हुई छोटी दिखाई गयी है । यह सिर किसी साधु का जान पड़ता है । इसी के पास एक स्त्री की टूटी मूर्त्ति (W 213) का कुछ भाग है जिसकी बचौ हुई रद्दमेखला और कड़ों से उसकी खूबसूरती का कुछ अन्दाज़ा लगाया जा सकता है । शरीर का ऊपरी हिस्सा खुला हुआ है और मूर्त्ति संभवतः प्रणामाच्छलिसुद्रा में थी । यहीं पर स्त्रियों के दो शुद्धकालीन सिर (W 221 और W 229) हैं जिनके मोतियों से गुथे हुए बाल भारहुत की स्त्रियों की याद दिलाते हैं ।

इससे नीचे के भाग में यूनानी ढंग का शिरस्ताण (helmet) पहिने हुए एक सैनिक का क्षेत्रा सा मिट्टी का सिर दर्शनीय है। इसे श्री रेप्सन ने मौर्यकाल से भी पहिले का करार दिया है।\* इसके अतिरिक्त चमकौली पालिशदार पश्चपन्थियों को मूर्त्तियों के टुकड़े भी यहाँ दिखाये गये हैं। चौथे भाग में कलापूर्ण रुदे हुए वेदिकाओं के टुकड़े हैं जिनमें C(b) 28 पर एक शोक में हूबी हुई रुदी का चित्रण है जो मुटने पर बाही के बीच में सिर गड़ा कर अपना मुँह द्विपायि है और दुख की जीती जागती मूर्त्ति जान पड़ती है। वह साड़ी पहिने हुए है और उसके केश पौछे की ओर दिखरे हुए है।

खाना नं० ३

खाना नं० ४

सब से नीचे के हिस्से में तीन टुकड़े अशोक स्तम्भ के रखे हैं जिन पर पहिले व्यान किये गये लेख की जापरी दो सतरी के कुछ अच्छर अब भी मौजूद हैं। पांच टुकड़े उस धर्म-चक्र की कोर के हैं जो शुरू में अशोक स्तम्भ के सिंह-शिखर पर रखा था, और दो कुषाणकालीन टुकड़े मथुरा के लाल पत्थर के हैं जिनमें से B(a) 4 में पौपल के पत्ते और B(a) 5 में पलथीदार पैर बने हैं। इन्हीं के साथ दो शिला-सेखों के टुकड़े भी रखे हैं जिनमें से एक D(l) 1 महाराज अश्वघोष के समय का है। यह अश्वघोष

खाना नं० ५

\* केन्मिन हिस्ट्री ऑफ इन्डिया, जिल्ड १ पृष्ठ ६२६, चित्र नम्बर ३५।

शायद वही हैं जिनका विक्र अशोक-स्तम्भ पर के लेख में किया जा चुका है। दूसरा लेख जिसमें बौद्ध धर्म के चार आर्थ सत्यों का वर्णन है एक छाते के टुकड़े D(c) 11 पर निम्न प्रकार से मिलता है।

१. चत्तार-इमानि भिक्खुवे अर(रि)यसञ्चानि ।

२. कतमानि[च]त्तारि दुक्ख(खं)दि(भि)क्खुवे अरा-  
(रि)यसञ्चं ।

३. दुक्खसमुदय(यो) अरियसञ्चं दुःखनिरोधो अरिय-  
सञ्चम् ।

४. दुक्खनिरोधगामिनी च पतिपदा अरि[य]सञ्चम् ।

अर्थात् “हे भिक्षुओं। चार आर्थ सत्य हैं। वे कौन चार हैं? हे भिक्षुओं दुःख है यह आर्थ सत्य है। उस दुःख का कारण है यह आर्थ सत्य है। दुःख रोका जा सकता है यह आर्थ सत्य है और दुःखनिरोध को प्राप्त करने वाला मार्ग है यह आर्थ सत्य है।”

एकालीन  
शिखर  
D(g) 4.

यह मूर्त्ति के सामने ऊंचो चौकी पर एक स्तम्भ का शिखर रखा है जो ईसा से लगभग पहिली शताब्दी का है। उसमें डंलदार कमलों के बीच भागते हुए घोड़े पर सवार एक आदमी की मूर्त्ति है और दूसरी तरफ एक छायी की पीठ पर दो मनुष्य हैं जिनमें से एक के हाथ में भंडा है। कला के नाते यह शिखर शुंग कला का एक बहुत बढ़िया नमूना है फिर भी

मौर्य कला के सुकाविले में इसकी कला भौपती हुई ही मालूम पड़ती है। मौर्य कला का खास गुण उसकी चमकौली पालिश तथा चित्रणों की उभरी हुई गोलाई, स्थृता और स्थाभाविकता है। दूसरी ओर शुंग कला में आकृतियों का चित्रण चिपटा और कम उभारदार एवं सजावट के अंगों में कल्पना प्रधान आकृतियां जैसे सुपर्ण, किन्नर, पंखधारी सिंह आदि मिलती हैं।

बाकी के तीन कोनों में बनी हुई ऐसी ही चौकियों पर दो तोरण के टुकड़े और एक खंभे का गोल परगाहा है। पहिले तोरण D(a) 42 के एक ओर चार चिरल चिन्हों से घिरा हुआ एक धर्म-चक्र है तथा दूसरी ओर बोधिमण्ड (वह वज्जासन जिस पर बैठ कर कुमार सिद्धार्थ ने ज्ञान प्राप्त किया एवं बुद्ध हुए) और अशोक-स्तंभ की तरह का एक खंभा, तराये हैं। दूसरे तोरण D(h) 1 पर दोनों ओर दो हाथों सूँड़ में फूलों की माला लिये हुए दिखाये गये हैं। कारीगरों के लिहाज़ से ये तीनों संस्मारक ईसा से पूर्व पहिली शताब्दी के ठहराये गये हैं।

सिंह-शिखर के बाईं ओर बोधिसत्त्व की एक बड़ी डील डौल वाली भूत्ति [चित्र ३(i)] है जिसे कनिष्ठ के राज्यकाल के तीसरे वर्ष में भिन्न बल ने चढ़ाई थी। यहां पर जो बोधिसत्त्व संज्ञा हैं वह गौतम बुद्ध को उनके अभीनिष्कृमण के बाद पर पूर्णज्ञान पाने से पहिले

तोरण के टुकड़े नं०  
D(a) 42  
और D(h) 1  
और परगाहा  
नं० D(g) 23.

विशाख  
बोधिसत्त्व  
B(a) 1.

का जताती है। बोधिसत्त्व की यह नई भावना मयुरा के कलाकारों की कल्पना है और महायान संप्रदाय को बोधिसत्त्व भावना से बिलकुल भिन्न है जैसा कि आगे देखने से खल होगा। इस मूर्त्ति के नाक, कान और ठोड़ी के कुछ हिस्से टूटे हैं। सुष्ठी बंधा हुआ बायां हाथ कमर के पास है और दाहिना हाथ जो अभयमुद्रा में था, टूट गया है। शरीर के ऊपरी भाग में बायें कन्धे पर पड़ी हुई (एकांसिक) संधार्टी है जो नीचे तक लटक रही है और नोचे बुटने तक लटकता हुआ अन्तर्वासक या अधीवस्तु है। अन्तर्वासक के ऊपर दो लपेटों वाला कायबन्ध या मेखला है। सिर पर भिज्ञ जैसे बुटे बाल और उसके ऊपर उण्णीष दिखाया गया था जो अब टूट गया है। मस्तक के पोछे एक गोल प्रभामंडल या जिसके किनारे पर हस्तिनख जैसे (scallop) कटाव बने थे। यह प्रतिमा मयुरा के चक्कते-दार लाल पत्थर की बनी है जिससे यह ज्ञात होता है कि यह मूर्त्ति किसी समय में मयुरा से बनवा कर यहां लाई गई थी। इस मूर्त्ति पर दो लेख हैं एक तो आगे की ओर चरणचौकी पर और दूसरा कुछ नीचे की ओर पौठ पर। वे इस प्रकार से हैं:—

पहिला लेख ।

१. भिज्ञस्य बलस्य चेपिटकस्य बोधिसत्त्वो प्रतिष्ठापिता (सहा) ।

२. महाक्षत्रपेन खरपक्षानेन सहा क्षत्रपेन वनस्परेन ।

अर्थात् त्रिपिटक के आचार्य भिन्न बल द्वारा समर्पित यह बोधिसत्त्व की प्रतिमा महाक्षत्रप खरपक्षान और क्षत्रप वनस्पर के साथ स्थापित को गई है ।

### दूसरा लेख ।

१. महाराजस्य काणि (क्षर) सं ३ हि ३ दि २ [२]

२. एतये पूर्वये भिन्नस्य बलस्य त्रेपिट[कस्य]

३. बोधिसत्त्वो क्षत्रयष्टि च[प्रतिष्ठापितो]

अर्थात् महाराज कनिष्ठ के वर्ष छतोय, शारदीय मास छतोय में बाइसवें दिन त्रिपिटक के आचार्य भिन्न बल की यह क्षत्र और दण्ड सहित बोधिसत्त्व प्रतिमा स्थापित हुई ।

इस मूर्त्ति के ऊपर शुरू में एक पूरे खिले हुए कमल की शङ्क का बड़ा भारी क्षाता था जो ख्याली पश्च-पञ्चियों और बारह शुभ चिन्हों से भली भाँति अलंकृत है । यह मूर्त्ति के पास ही कमरे के पूर्वोत्तर कोने में अलग रखा हुआ है । इस क्षत्र के आधारदण्ड (क्षत्रयष्टि) पर, जो खास मूर्त्ति दे पीछे चबूतरे पर खड़ा है, नीचे के हिस्से में मिली हुई प्राकृत और संस्कृत में १० पंक्तियों का एक लेख इस प्रकार से है :—

१. महाराजस्य काणिष्ठ सं ३ हि ३ दि २२

२. एतये पूर्वये भिन्नस्य पुथ्युद्यस्य सञ्चेवि-
३. हारिस्य भिन्नस्य बलस्य चेपिटकस्य
४. बोधिसत्त्वो छन्याष्टि च प्रतिष्ठापितो
५. वाराणसीये भगवतो चक्रमे सहा मात[१]-
६. पितिहि सहा उपाध्याया चेरेहि सञ्चेविहारि-
७. -हि अन्तेवासिकोहि च सहा दुर्मिचये चेपिटिक-
८. -ये सहा चत्वयेन वनस्परेन खरपङ्गा-
९. नेन च सहा च च[तु]हि परिशाहि सर्वसत्त्वानम्
१०. हितसुखारत्य(त्य)म् ।

अर्थात् महाराज कनिष्ठ के छत्रीय वर्ष, दृतीय शत्रू (मास), बाईसवें दिन की तिथी में पुथ्युद्दि के शिष्य चिपिटकाचार्य भिन्न बल ने बोधिसत्त्व की मूर्त्ति, छन्न और दण्ड सहित काशी में भगवान् के घूमने के स्थान में अपने माता पिता, उपाध्याय, अन्तेवासी (शिष्य), चिपिटाकाचार्य दुर्मिच, चत्वय वनस्पर और खरपङ्गान तथा चतुर्वर्ग (भिन्न, भिन्नणी, उपासक और उपासिका) के साथ सब जीवों के कल्याण और आनंद के लिये प्रतिष्ठापित किया ।

यह प्रतिमा सारनाथ में अब तक खोद निकाली गई दुर्मिचयों में सब से ज्यादः महत्व की है । कारण, इसी

मूर्ति को अपने सामने नमूने के तौर पर रख कर सारनाथ के संतराशों ने अपने यहाँ बुद्ध की मूर्ति गढ़ी । यद्यपि, बुद्ध प्रतिमा के उद्भव-स्थान (place of origin) की बात अब भी गहरे विवाद का विषय है तथापि यह दृढ़ रूप से स्थिर हो चुका है कि, विशालकाय (colossal) खड़ी हुई (free-standing) यज्ञ मूर्तियों के ढंग की बुद्ध प्रतिमाओं का सर्वप्रथम निर्माण मथुरा के शिल्पियों ने ही ईसा के प्रथम शताब्दी में किया । जान पड़ता है कि मथुरा में इन मूर्तियों के निर्माण का एक भारी रोक़गार चल पड़ा था, कारण मथुरा से दूर दूर तक जैसे, आवस्ती, कौशाम्बी, कुशीनगर आदि स्थानों से भौं ऐसी ही मूर्तियाँ पाईं गईं हैं । प्रस्तुत मूर्ति पर पाये गये तिथौयुक्त लेख मूल्यवान् है क्योंकि इनसे कनिष्ठ के धार्मिक, राजनीतिक एवं राज्य-प्रबन्धात्मक (administrative) इतिहास पर प्रकाश पड़ता है ।

सिंह-शिखर के पूर्व और दक्षिण की ओर कुपाण शैलों की दो बोधिसत्त्व प्रतिमाएं [B(a) 2-3] प्रदर्शित हैं जो ऊपर लिखे हुए बोधिसत्त्व मूर्ति से बहुत मिलती हैं । निःसंदेह सारनाथ के शिल्पियों ने मथुरा के ढंग पर जो मूर्तियाँ बनाईं उनको ये अच्छे नमूने हैं ।

ऊपर लिखे छाते के पास ही ऊंचे दर्जे की कारी-गरी वाला तोरण-द्वार (architrave) का एक टुकड़ा

B(a) 2-3.

तोरण का  
टुकड़ा नं०  
C(b) 9.

[C(b) 9] रखा है जिस पर रामग्राम के स्तूप का चिनण है। यह स्तूप उन आठ प्रसिद्ध स्तूपों में से एक है जिनमें बुद्ध की अस्थियाँ उनके कुशोनगर में परिनिर्वाण होने के बाद संचित रखी गयी थीं। बौद्ध कथानकों के अनुसार इस स्तूप के संबंध की यह प्रसिद्धि है कि जब अशोक ने यहाँ में बुद्ध की अस्थियों की निकालने का प्रयत्न किया तो इसकी रक्षा नारीं (सर्पों) ने को और अशोक को अपने प्रयास में विफल होना पड़ा। इसके बगल में ही दीवाल में जड़े हुए दो शिलापट हैं। उनमें से एक [C(b) 12] पर चार चिरब्र-चिर्हों के बीच में धर्म-चक्र बना है। दूसरे शिलापट [C(b) 13] में एक अलंकृत वज्र और स्तम्भिक दिखाये गये हैं। इन तीनों टुकड़ों की रचना शैली से उनका निर्माणकाल इसा से पूर्व की प्रथम शताब्दी का ज्ञात होता है।

संक्षापिता  
काल की बुद्ध  
मूर्ति B(b) 1.

शिलापटों के बगल में एक क्षोटी सी मूर्ति है जो अपनी बनावट के लिये खास तौर पर ज़िक्र करने लायक है। उसमें भगवान् बुद्ध अपने दोनों पैरों पर सीधे खड़े दिखाये गये हैं। दाहिना हाथ जो कोहनी से थोड़ा ऊपर उठा है अभयमुद्रा में है। सिर पर छान्दोदार बाल और उष्णीष है तथा उसके पीछे एक गोल प्रभामंडल है जिस पर हस्तिनख और दो रेखाएं बनी हैं। बदन पर पतले व हल्के विचोरण हैं जो अपने क्षोरों से

ही सिर्फ़ जाने जा सकते हैं। यह मूर्त्ति उस संक्रान्ति-काल (transition period) की बनी है जब कि पूर्वी भारत में कुषाण शैली के बदले एक नयी शैली (style) फैल रही थी जो गुप्त शैली के नाम से मशहूर हुई।

कुषाणकालीन बुद्ध मूर्त्तियों में जहाँ हमें चिपटी नाक, चौड़े चेहरे तथा मोटे बदन मिलते हैं वहाँ गुप्त शैली की मूर्त्तियों में तुकीली नाक, गोल चेहरे तथा सुन्दर और कोमल कलेवर मिलते हैं। कुषाणकालीन मूर्त्तियाँ कोर कर बनाई जाती थीं (carved in round) जिसमें उनके दर्शन चारों दिशाओं से हो सके। किन्तु, गुप्त-काल में मूर्त्ति का दर्शन सामने के भाग में ही रह जाता था। कुषाण मूर्त्तियों का मस्तक प्रायः मुंडा मिलता है पर गुप्तकाल की मूर्त्तियों में हमेशा सिर पर छप्पेदार बाल रहते हैं जिनके बनावट का ढंग एक तरह से रुद्धिगत (conventional) सा होगया था। कुषाण शैली में जहाँ मूर्त्तियों पर बहुत हो मोटे तथा भारी चिचोवरों का प्रयोग दिखाया गया है वहाँ गुप्त शैली में हमें हस्ते व पतले कपड़े मिलते हैं। ये चौबर भौंगे वस्त्र की नार्द शरोर से विलक्षुल चिपके होते हैं और केवल अपने कोरों से ही पहिचाने जा सकते हैं। वर्ना, मूर्त्ति विलक्षुल नंगी मालूम होती है। कुषाणकाल की मूर्त्तियों में अभयसुद्रा दिखाने के

कुषाण और  
गुप्त बुद्ध  
मूर्त्तियों का  
मुकाबिला।

लिये दाहिना हाथ कन्धे की सीधे में रहता है पर गुप्त-काल में केवल केहुनी तक का ही हाथ ऊंचा उठा रहता है। प्रस्तुत मूर्ति के दाहिने हाथ का कन्धे और केहुनी की सीधे के बीच में होना ज़ाहिर करता है कि उसके बनने के बत्त तक गुप्त शैली का पूर्ण विकाश नहीं हुआ था।

कुषाण मूर्तियों में तुड़ सदैव दण्डाकार सीधे खड़े रहते हैं जो बहुत ही अस्वाभाविक मालूम होता है। पर यही खड़े होने का ढंग गुप्त मूर्तियों में बड़ा सहज होता है। इसमें एक पैर का बुटना कुछ बाहर निकला होता है और कमर पर कुछ सोच (भंग) सी रहती है। देवातिदेवभगवान् होने के कारण तुड़ मूर्तियों में मस्तक के पीछे प्रायः एक प्रभामंडल दिखाया जाता था। कुषाणकाल में यह प्रभामंडल बिलकुल सादे ढंग का होता था, केवल किनारे पर अर्द्धचन्द्राकार बने रहते थे। किन्तु कला के विकाश के साथ इस कटाव के नीचे दो गोल लकीरें भी आयीं जैसी कि इस मूर्ति में मौजूद हैं। बाद में इन्हीं दोनों लकीरों के बीच को जगह को गुप्त-कालीन कलाकार मणिवन्ध (bead-course) बनाने के काम में लाने लगे। यह बात बगल में रखी हुई तुड़ मूर्ति B(b) 6 में साफ़ देखो जा सकती है। ज्यों ज्यों कला का विकाश (development) होता गया, गुप्त-कलाकारों ने प्रभामंडल (halo)

को उत्तरोत्तर विविध चित्रणों से अलंकृत कर अपने चमलकार एवं कौशल का परिचय दिया ।\*

कमरे के दक्षिणी भाग में जो बुद्ध मूर्तियाँ दीवाल के सहारे लगी हैं वे सब गुप्तकाल की हैं और गुप्त शैली के पूर्णविकसित स्वरूप (fully developed forms) का परिचय कराती हैं। इनमें से तीन मूर्तियाँ ऐतिहासिक महल की हैं कारण उनकी चौकियों पर खुदे हुए निष्ठाद्वित लेखों से गुप्त सम्राटों के अधिकारानुक्रमिक इतिहास (chronological sequence) पर प्रकाश पड़ता है।

१. वर्षशते गुप्तानां सच्चतुःपञ्चाशदुत्तरे भूमिम्[.]  
रचति कुमारगुप्ते मासे ज्येष्ठे हितौयायाम् ॥

२. भक्त्यावर्जितमनसा यतिना पूजार्थमभयमिवेण[.]  
प्रतिमाप्रतिमस्य गुणै[र]प[र]यं [का]रिता  
शास्तुः ॥

३. मातापितृगुरुपूर्तिः पुरुषेनानेन सत्वकायोयं[.] सभ-  
तामभिमतासुपश्मन . . . . . यम् ॥

अर्थात् गुप्तशासन के १५४ वर्ष बीतने पर ज्येष्ठ मास की हितौया के दिन जब कुमारगुप्त द्वारा पृथ्वी की

गुप्त-कालीन  
बुद्ध मूर्तियाँ।

E-१२ पर का  
लेख।

\* इस संबंध में साइनो छत S. M. Cat. के Nos. B(b) 4 और B(b) 181 के प्रभामखल को देखिये।

रक्षा हो रही थी तब अप्रतिम भगवान् बुद्ध की यह प्रतिमा भक्तिविभोर भिन्न अभयमित्र ने पूजा के लिये स्थापित की। माता, पिता, गुरु एवं सम्पूर्ण जन-साधारणवर्ग इस पुरुष कार्य से अपनी इष्ट सद्गति को प्राप्त करें।

E 30-40.\*

१. गुप्तानां समतिक्रान्ते सपर्चाशदुत्तरे ।

शते समानां पृथ्वीं बुधगुप्ते प्रशासति ॥

वैषाखमाससप्तम्यां मूले श्या[मगते मया] ।

कारिताभयमित्रेण प्रतिमा शाक्यभिन्नगा ॥

इमासु दस्तासच्छच पद्मासनविभूषिताम् ।

दे[व]पुत्रवतो दि[व्या]चित्रविन्या]सचित्रिताम् ॥

यद्वच पुरुषं प्रतिमां कारयित्वा मयाऽभृतम् ।

मातापितरो गुरुनाम्ब लोकस्य च शमासये ॥

अर्थात् गुप्तशासनकाल के १५७वें वर्ष के वैषाख क्षण सप्तमी वाले दिन, जब चन्द्रमा मूल नक्षत्र में था और जिस समय बुद्धगुप्त राज्य कर रहे थे, बौद्ध भिन्न अभयमित्र ने इस प्रतिमा की स्थापना की जिसमें देवपुत्र तुल्य दिव्य और सुन्दर चित्रविन्यासों से असंक्षिप्त बुद्ध भूत्ति अभयमुद्रा में हाथ उठाये पद्मासन पर व्यक्तसहित शोभायमान है। इस प्रतिमा के दान के पुरुष से मेरे माता, पिता, गुरुजन एवं मानवमात्र को काल्याण हो।

\* इन दोनों पर के लिख एक ही है।

मृगदाव की खोदाई में अब तक पाई गई बुद्ध मूर्तियों में, कला तथा चित्रण के नाते, सब से अष्ट, सुन्दर तथा भव्य मूर्ति (चित्र ४) है नंबर B(b) 181 जिसमें भगवान् धर्म-चक्र-मुद्रा में दिखाये गये हैं। यह मूर्ति कमरा नंबर २ के रास्ते और बरामदे वाले दरवाजे के बीच की जगह में और दो ऐसी ही मुद्रा की बुद्ध मूर्तियों के साथ रखी है। यह मूर्ति सारनाथ के शिल्पियों के स्थापत्य कौशल की पराकाष्ठा को प्रकट करती है। बुद्ध हारा मृगदाव में किये हुए धर्म-चक्र-प्रवर्तन के मूल में जो आध्यात्मिक भाव था उसी को एक सहस्र वर्ष के बाद यहां के चतुर शिल्पी इस मूर्ति के हारा हमारे सामने प्रत्यक्षरूप में प्रकट करने में सफल हुए। चौकी पर पद्मासन में बैठे हुए बुद्ध के दोनों हाथ धर्म-चक्र-प्रवर्तनमुद्रा में हैं जो अज्ञात कौड़िन्य आदि पञ्चभद्र-वर्गीय भिन्नश्री को इस स्थान में दिये गये सर्वप्रथम धर्मोपदेश को सूचित करती हैं। ये ही पांच भिन्न नीचे चौकी पर दिखाये गये हैं। बीच में एक चक्र तथा दो मृग बने हैं जो क्रमशः 'धर्म-चक्र' तथा 'मृगदाव' के चिह्न स्वरूप हैं। इनके अतिरिक्त आसन पर दाहिनी ओर एक स्त्री तथा उसके छोटे बच्चे की भौ मूर्तियां हैं। संभवतः इसी स्त्री ने अनुपम कृष्ण से पूर्ण इस मूर्ति को स्थापित किया था। बुद्ध के शरीर के पौछे चौकी का पृष्ठ भाग है जिस पर दायें बायें दो व्यालक (leogryphs)

सारनाथ की  
सर्वप्रसिद्ध  
बुद्ध मूर्ति  
B(b) 181.

और मकर बने हैं। सिर के पौछे एक सुन्दर छायामंडल है जो डंठल सहित कमल के बिलबूटों तथा मणिबन्धी से खूब सजा हुआ है और जिसके ऊपर दोनों ओर देवता-गण पृथ्वी-वृष्टि करते दिखाये गये हैं। देवातिदेवभगवान् बुद्ध के सुद्रा पर जो प्रशान्त भाव तथा आनन्द की सुद्रा है उसके कारण यह मूर्त्ति भारतवर्ष की सर्वश्रेष्ठ मूर्त्तियों में से एक गिनी जाती है।

भूमिस्थर्श-  
सुद्रा में बुद्ध  
मूर्त्ति  
B(b) 175.

इससे करीब १०० वर्ष बाद की एक दूसरी बड़ी बुद्ध मूर्त्ति B(b) 175 है जिसमें उन्हें भूमिस्थर्शसुद्रा में बैठे दिखाया गया है। यह सुद्रा उस अवस्था को सूचित करती है जब भगवान् बुद्ध ने बोधगया में वज्जाप्तन पर बेठ कर मार को हराया तथा पूर्णज्ञान प्राप्त किया था। आसन-पौठिका में नीचे दाहिनी ओर खण्डित मूर्त्ति देवी वसुन्धरा की है, जिसे कहा जाता है, भगवान् बुद्ध ने अपने पूर्व जन्म की की हुई तपश्चर्या की साक्षी देने के लिये बुलाया था। दूसरी ओर तीन नाचती हुई मूर्त्तियां हैं जो मार की कन्यायें हैं जिन्होंने इस महापुरुष को विचलित करने के लिये अपने हाव-भाव दिखाये थे। आसनपौठिका के ऊपरी कोर पर लगभग छठी शताब्दी की लिखावट में एक लाइन का संस्कृत लेख है जिससे यह मालूम पड़ता है कि यह मूर्त्ति बौद्ध भिन्न स्थिर बन्धुगुप्त की पवित्र भेट है।

इसके आगे कमरे की पश्चिमी दीवाल के सहारे जो महायान बौद्ध मूर्तियाँ थाकूरी मूर्तियाँ रखी हैं वे बौद्ध धर्म के इतिहास के एक दूसरे पहलू पर प्रकाश डालती हैं। भगवान् बुद्ध के निर्वाण प्राप्त करने के बाद उनके शिष्य-समुदाय में सिद्धान्तों के संबंध में कुछ मतभेद पैदा हुआ जिसकी वजह से बौद्ध लोग हीनयान तथा महायान नाम की दो शाखाओं में बट गये। इनमें से महायान संप्रदाय के मानने वालों ने सिर्फ बुद्ध के सिद्धान्तों पर ही ध्यान न रख कर, पौराणिक धर्म के प्रभाव में बहुत से देवी-देवताओं की कल्पना कर डाली। इनके मत में सृष्टि का आदिकारण 'आदिबुद्ध' और 'आदिप्रज्ञा' या 'प्रज्ञापार्मिता' माने गये हैं। इन्हीं से पांच ध्यानी-बुद्ध उत्पन्न होते हैं। ये ध्यानी-बुद्ध, संसार के समस्त व्यापारों से परे रह कर, हमेशा अखण्ड समाधि में लौन रहते हैं। सृष्टि कार्य की प्रवृत्ति को लिये इनके साथ एक एक बोधिसत्त्व का संबंध है। ये बोधिसत्त्व लोक-कार्य को चलाने के लिये समय समय पर मानुषीरूप में पैदा होते हैं तथा अपने कार्य को ख़तम करके फिर अपने कारण (cause) में लौन हो जाते हैं। इनकी संज्ञा मानुषी-बुद्ध है। इन्होंने सब से इस पथ के देवताओं का संपूर्ण व्यापक विस्तार संबद्ध है।

देवताओं के साथ साथ महायान संप्रदाय में अनेकों देवियों की भी कल्पना की गई। इनमें तारा का स्थान

मुख्य है। यद्यपि तारा की पूजा हिन्दू, बौद्ध और जैन तीनों धर्मों में होती हैं परं यह खास तौर से बौद्ध देवी है। बौद्ध धर्म के मुताबिक़ तारा का खास संबंध अवलोकितेश्वर से है और वह कहीं कहीं उनकी शक्ति भी (consort) मानी जाती है।

उपर लिखे महायान पन्थ के देव-देवियों की जो शीढ़ी मूर्तियां इस लाइन में प्रदर्शित हैं उनमें सर्वप्रथम लाल आभा के पत्थर की कायपरिमाण (life-size) मूर्ति B(d) 2 जिसके ऊंचे जटाजूट के बाहर कन्धे तक बालों की लटें लटक रही हैं, औरिसत्त्व मैचेय को है जो बौद्धी के अनुसार गौतम बुद्ध के निर्वाण के ५००० वर्ष बाद भावी बुद्ध होकर जन्म लेंगे। मैचेय के मुकुट में उनके धर्म-पिता ध्यानीबुद्ध अमोघसिद्धि की मूर्ति है तथा बायें हाथ में नागकेश्वर का फूल है। अपनी निर्माण-शैली के कारण यह मूर्ति कठो शताब्दी की ठहरती है।

मैचेय  
B(d) 2.

भक्ती तारा  
B(f) 1.

इसके बगल की मूर्ति B(f) 1 बौद्ध देवी भक्ती तारा की है जो सुन्दर साड़ी पहिने हैं और जिसके बायें हाथ में कमण्डल है। यह मूर्ति ईस्त्री सन् की ७वीं शती के कारोब की है और सारनाथ से प्राप्त इस देवी की मूर्तियों में सब से पुरानी है। इसके अतिरिक्त इस स्थान से और भी बहुत सी मूर्तियां इस देवी की प्राप्त हुई हैं जिनमें कुछ विशेष महत्व की कमरा नम्बर ३ में

अलामही नम्बर २ के दाहिने तरफ रखी हैं। यह मूर्तियां अधिकतर मध्यकाल की हैं और तारा के बहुत से रूपों को बतलाती हैं।

तारा मूर्ति के बगल में एक बिना नम्बर की मूर्ति बोधिसत्त्व वज्रपाणी की है जो अभाव्यवश पूरी गढ़ी नहीं जा सकी। इसके दाहिने हाथ में वज्र तथा बायें हाथ में घंटी है। उपर सुकुट में बोधिसत्त्व के आध्यात्मिक गुरु ध्यानोद्भुत अमिताभ अंकित है। नम्बर B(d) 1 [चित्र ५(i)] पूरे खिले कमल पर वरदमुद्रा में खड़े हुए लोकनाथ की मूर्ति है जो अवलोकितेश्वर के अनेक रूपों में से एक है। इनके बायें हाथ में कमल तथा जटाजूट में ध्यानस्थ अमिताभ शोभायमान हैं। इस मूर्ति के चौकी पर खुदे हुए लेख से पता चलता है कि सुयन नाम के किसी विध्यपति (district officer) ने सब धार्मिक प्राणियों की ज्ञानप्राप्ति के लिये इसे अर्पित किया था। कला के हिसाब से यह मूर्ति लगभग छँवीं सदी की ठहरती है।

नम्बर B(d) 6 बोधिसत्त्व मञ्जूशी के बहुत से रूपों में से एक रूप सिद्धैक-वीर [चित्र ५(ii)] की मूर्ति है। इनके अगल बगल कमल पुष्पों पर भक्ती और मृत्युवच्चना तारा खड़ी हैं। बोधिसत्त्व ने बहुत से सुन्दर गहने पहिने हैं। उनके सुकुट पर ध्यानोद्भुत अचोभ्य भूमि-स्पर्श

बचपाली  
बिना नम्बर ।

लोकनाथ  
B(d) 1.

सिद्धैक-वीर  
B(d) 6.

गीतकार  
B(d) 3.

सुद्रा में विराजमान हैं। बोधिसत्त्व के हाथ में एक कमल था जो अब टूट गया है। नम्बर B(d) 3 अवलोकितेश्वर के एक रूप नौलकारण की मूर्त्ति है जो हाथ में एक प्याला (पात्र) लिये है। इसके मस्तक पर अमिताभ ध्यानसुद्रा में दिखाये गये हैं तथा दोनों कम्बों पर वैसे ही पात्र लिये एक छोटी और एक पुरुष की मूर्त्ति खड़ी है। यह दोनों मूर्त्तियाँ ईस्ती सन् की द्वीं शताब्दी की हैं।

## कमरा नम्बर २ ।

इस लम्बी दौड़ी में सजार्द गई पुरातत्व सामग्री में ज्यादः तरुणमूर्त्तियाँ या शिलापट (stelæ) हैं जिन पर तथागत के जीवन की एक या एक से अधिक घटनाएं चित्रित हैं। ये मूर्त्तियाँ ५वीं से ६वीं शताब्दी तक की हैं। इनके अतिरिक्त इसी काल की कुछ बोधिसत्त्व मूर्त्तियाँ भी इस कमरे के पूर्व-दक्षिण भाग में प्रदर्शित हैं।

शिलापट  
B(a) 1.

यह शिलापट चार खानों में बँटा हुआ है। सबसे पहिले नौचे की ओर (a) गौतम बुद्ध के जन्म का दृश्य है जिसमें उनकी माता मायादेवी अपनी वहिन प्रजापती के साथ साल वृक्ष के नीचे खड़ी हैं। दाहिनी ओर इन्द्रदेव वस्त्रे को लिये हुए हैं। इसो खाने के दाहिने कोने में नन्द और उपनन्द नाम के दो नाग वस्त्रे की

नहसा रहे हैं। दूसरे खाने (b) में बोधगया में तप करते हुये भगवान् बुद्ध पर मार का आक्रमण दिखाया गया है। मार की तीनों कथाएं रति, प्रीति और दृष्णा भी तपस्या भंग करने के लिये आई दृढ़ अंकित हैं। तीसरे खाने (c) में भगवान् बुद्ध के धर्म-चक्र-प्रवृत्तन का दृश्य है जिसमें वे अपने प्रथम पांच शिष्यों को मृगदाव में आदेश दे रहे हैं। क्रमशः भावी बुद्ध मैचेय और बोधिसत्त्व पद्मपाणी भगवान् बुद्ध के दाहिने और बायें खड़े हैं। अस्तिम दृश्य (d) में भगवान् का परिनिर्वाण है जो कुशीनगर (किला गोरखपुर) में हुआ था। इसमें बुद्ध जी दाहिनी करवट से पड़े हैं और उनके चारों ओर शोक से व्याकुल शिष्यों और दर्शकों की भीड़ है।

C(a) 3 [चित्र ६(a)] में बुद्ध के जीवन की द घटनायें C(a) 3.  
अंकित हैं जिनमें ऊपर लिखी चार घटनायें इस शिलापट के चार कोनों पर बनी हैं। शेष चारों बुद्ध के जीवन से संबंध रखने वाले गौण (secondary) दृश्य हैं जो बोच में इस तरह से तरागे हुए हैं:—

(c) मधु अर्पण जिसमें एक बंदर बुद्ध को शहद भरा प्याला भेट कर रहा है। कहा जाता है कि एक बार भगवान् बुद्ध अपने शिष्यों से रट होकर कौशाम्बी में एकान्तवास कर रहे थे उस समय एक बंदर ने भक्ति

भाव से प्रेरित होकर उहें मधु अर्पण किया । इस पुरुष कार्य के करने के बाद एक कूएं में डूब कर उस बंदर ने अपनी जीवनलीला समाप्त की और स्वर्ग चला गया ।

(d) नालागिरि का दमन जिसमें बुद्ध के आगे शरणागत के भाव में बुटने टेके हुए नालागिरि नामक मदोन्मत्त हाथी दिखाया गया है । इसे बुद्ध के अत्यन्त विदेशी और दृष्टिरूप भार्द्द देवदत्त ने उनका बध करने के लिये छोड़ा था ।

(e) स्वर्गवत्तरण जिसमें बुद्ध को चयस्तिंश स्वर्ग से संकिस्ता में उतारते हुए दिखाया गया है, जहाँ वे अपनी मृत माता को अभिधर्म का निर्देश करने के लिये आवस्थी से उड़ कर गये थे । बुद्ध के एक ओर छाता लिये हुए इन्द्र और दूसरी ओर कमण्डलु लिये हुए ब्रह्माजी दिखाये गये हैं ।

(f) आवस्थी का चमलकार जिसमें भगवान् बुद्ध राजा प्रसेनजित् को दरबार में अनेक शरीर धारण करके आकाश में अधर ठहरे हुए उपदेश दे रहे हैं ।

C(a) 2.

C(a) 2 [चित्र ६ (b)] यह शिलापट प्रदर्शित शिलापटों में शिल्प की दृष्टि से सबसे उत्तम है । इसमें दो और घटनाओं के दृश्य देखने की मिलती हैं जो ऊपर

व्यान किये गये शिलापटों में अंकित नहीं है। इसके एक अंश (a) में मायादेवी का स्वप्न दिखाया गया है जिसमें वह एक सफेद छाथी को स्वर्ग से उतर कर अपने शरोर में द्वुसते देख रही है। दूसरे अंश (b) में महाभिनिष्क्रमण (renunciation) का दृश्य है जब वाहक के साथ कुमार अपने प्रिय अश्व कन्यक पर चढ़ कर ज्ञान को खोज में निकले थे। घोड़े के पौछे कुमार अपनी तलवार से अपने बालों को काटते हुए दिखाये गये हैं और ऊपर की ओर एक देवी उन बालों को पात्र में लेकर उड़ी जा रही है।

बगल में ही प्रदर्शित शिलापट (b) 1 में ज्ञान में उड़ान लेता हुआ एक व्यालक (leogryph) बना है जिस पर ढाल-तलवार धारो एक योद्धा चढ़ा है। इस जन्तु को सींगे, कौशलपूर्ण मुखगङ्गर, विस्फारित नेत्र और पंजों के साथ हो साथ युवा आरोहो के घुंघराले बाल गुप्त-कालीन कला के लालित्य को यथेष्ट प्रमाणित करती है।

चतुर्तरे के यैष भाग में जो बुद्ध मूर्तियाँ हैं उनमें वे कहों अभयमुद्रा में तो कहों व्याख्यानमुद्रा में दिखाये गये हैं। इन्हों के समीप में कुछ बोधसत्त्वों की भी मूर्तियाँ प्रदर्शित हैं।

पूर्वी दीवाल के बोच में जो बड़ी शीर्ष की आँखमारी है उसमें सबसे ऊपर और नोचे वाले खानों में गुप्तकाल

की नक्काशीदार इंटें रखी हैं । दूसरे खाने में बुद्ध तथा बोधिसत्त्व के कुछ सिर रखे हैं । तौसरे तथा चौथे खानों में कुछ टूटी मूर्त्यिकायें (terracotta plaques) हैं जिन पर 'शावस्तो का चमलार' और 'बुद्ध पर मार का समोहन प्रयोग' आदि के दृश्य अंकित हैं । इसके अलावः तरह तरह को सुन्दर नक्काशियों से कड़े हुए बहुत से गिट्टी चूने के टुकड़े भी इन्हों में प्रदर्शित हैं ।

टेबल नं० १ । कामरे के बीच में रखे हुए चार शीशेदार मिजों में नम्बर १ में ताँबे की ढली हुई मूर्त्यियाँ, सिक्के, ताम्रपत्र, संस्मारक पेटिका, आदि रखे हुए हैं । इनके अतिरिक्त कुछ चाँदी तथा ताँबे के गहने जैसे कड़े, बालियाँ, अंगूठी, सिकड़ो आदि भी यहाँ प्रदर्शित हैं । नम्बर २ में कुछ छोटी छोटी सुन्दर बुद्ध और बोधिसत्त्व को मूर्त्यियाँ हैं । नम्बर ३ में विभिन्न प्रकार व काल के बुद्ध तथा बोधिसत्त्व के सुन्दर शिरोभाग हैं । नम्बर ४ में बुद्ध के हाथ के कुछ बटियाँ नमूने तथा मूर्त्यियों को लेखयुक्त चरणचौकियाँ रखी हैं । टेबलों के बीच में जो चार खंभे खड़े हैं वे शुरू में किसी विहार में लगे थे और गुप्तकाल को कारोगरी के सुन्दर नमूने हैं ।

पविमी दीवाल से सटे दोहरे चबूतरे के उत्तरार्द्ध में अधिकृतर बुद्ध की छोटो मूर्त्यियाँ हैं जिनमें उनके जोवन की घटनायें दिखाई गई हैं । इन्हों के साथ में एक बिना

नम्बर की आवक्ष मूर्ति (bust) बोधिसत्त्व मैचेय की है। इसका शिल्पण बहुत ही सुन्दर हुआ है और यह सारनाथ की प्राचीन मूर्त्तिनिर्माणकला का एक सुन्दर नमूना है। बोधिसत्त्व के बायें कन्धे पर अजिन (मुगचम) रखा है। उसी ओर दक्षिणार्द्ध भाग की निचली क़तार में मूर्त्तियों की चरणचौकियां रखी हैं जिनमें बहुतों पर मूर्त्तियों की चरणचिन्ह और लेख मौजूद हैं। ऊपरवाली क़तार में नक्काशीदार इमारती पत्थरी के टुकड़ों के कुछ नमूने रखे हैं जिनमें २५१/१५, D(i) 122-123 और N 79 विशेष उल्का हैं। इनमें बिलबूटेदार मजावट के बीच में सुले हुए मकर मुखों में यद्यकुमारीं (corpulent babies) की मूर्त्तियां दिखाई रही हैं। ठोक इसी प्रकार की रचना गुप्तकाल में बने हुए भूमरा और देवगढ़ के मन्दिरों में वहाँ की सुहावटियाँ (lintels) और द्वारशाखाओं (doorjambs) पर भी पाई जाती हैं।

### कमरा नम्बर ३ ।

यहाँ पूर्वी दीवान के सहारे जो मूर्ति खड़ी है वह गोवर्धनधारी क्षण की है जिसमें उन्होंने अपने बायें हाथ को इथेली पर गोवर्धन पर्वत उठा रखा है। यच्च में अपना भाग पाना बंद ही जाने से कष्ट ही कर इन्द्र ने

बोधिसत्त्व  
मैचेय ।

चरणचौकियां  
इमारती  
पत्थर ।

गोवर्धनधारी  
क्षण ।

कृष्ण के अनुयायियों का नाश करने के लिये जो और वर्षा की थी उससे गांओं और बजवासी खाल-बालों को रक्षा के लिये भगवान् श्री कृष्ण ने यह चमत्कार किया था । काक-पक्ष शैलों के कन्धे तक लहराते हुए बाल और छाती पर बाघनखों के बीच मरकतमणि की रचना बड़ी ही अपूर्व है । महौन लहरियों द्वारा दिखाई गई धीतों भी अत्यन्त कलापूर्ण है । यह मूर्त्ति बनारस शहर में अर्द्ध नामक स्थान से मिली थी पर सारनाथ की गुप्त-कालीन मूर्त्तियों की बनावट से इसकी बहुत समता होने के कारण यह यहाँ लाकर प्रदर्शित को गई है ।

शेर्शनाथ  
G 63.

G 63 एक और मूर्त्ति है जो सारनाथ से न पाई जाने पर भी इसी मूर्त्ति के पास दक्षिण दीवाल से सटी रखी है । यह मूर्त्ति जैनों के ११वें तीर्थकर श्रेयांशनाथ जी की है । इसका काल ईस्वी सन् का ७वीं या ८वीं सदी माना गया है ।

अन्य जो कुछ पुरातत्व संबंधी सामग्री इस कमरे में सजी है वह सब सारनाथ से निकली है और मध्ययुग (६००-१,२०० ई० स०) की है । इनमें ज्यादातर बुद्ध मूर्त्तियाँ हैं जिनमें या तो वे भूमिस्थर-मुद्रा में या व्याख्यान-मुद्रा में दिखाये गये हैं । ये सब मूर्त्तियाँ मगध और पाल कला की व्योतिकायें हैं । इनमें गुप्तकला को सौ सजीवता, सादगी और स्वभाविकता के जगह पर

अप्राकृतिक अलंकारिता और व्यापक प्रक्षिप्त रचनाओं (intricate designs) की भरती मिलती है। इन मूर्तियों में स्फुलिंगा की किनारी से युक्त अंडाकार प्रभामण्डल (oval halo with flaming border) तथा प्रभावली पर बने हुए सिंहासन विशेषतः ध्यान देने योग्य हैं।

B(c) 1 धर्म-चक्र-मुद्रा में बैठे हुई किसी दुड़ मूर्ति की चरण-चौकी है (चित्र ७) जिस पर दी पाल-बन्धुओं का महत्वपूर्ण लेख नोचे लिखे प्रकार से खदा है।

अभिलिखित  
दुड़ मूर्ति की  
चरणचौकी की  
B(c) 1.

### मूल ।

१. ओम् नमो दुदाय । वाराणशी(सी)सरस्यां गुरव-  
श्रीवामराशिपादाब्लम् ।

आराध्य नमितभूपतिशिरीहै शैवलाधीशम् ॥

ईशानचित्रघण्टादि कौर्त्तिरद्धशतानि यौ ।

गौड़ाधिपी महीपालः काश्यां श्रीमानकार[यत्] ॥

२. सफलीकृतपांडित्यौ बोधाविनिवर्त्तनौ ।

तौ धर्मराजिकां साङ्के धर्म-चक्रं पुनर्नवम् ॥

कृतवन्तौ च नवीनामष्टमहास्थानशैलगन्धकुटौम् ।

एतां श्रीस्थिरपालो वसन्तपालोनुजः श्रीमान् ॥

सम्बत् १०८३ पौष दिने ११ ।

## अनुवाद ।

श्रीम् । बुद्ध की नमस्कार । काशी में गुरु श्री वाम-राशी के उन चरणों को धोने के बाद, जो राजाश्री के नमस्कारों से विद्वरनेवाली सेवालरूप केशराशि के बोच वाराणसी ऐसे तालाब में कमल की तरह श्रीभाय-मान है, बंगाल के अधिपति श्रीमान् महीपाल द्वारा अपने कोर्त्ति के लिये यहाँ पर शिव के, दुर्गा के तथा दूसरे सैकड़ों भव्य संस्मारक बनवाये जाने का दायित्व सौंपे जाने पर श्रीमान् स्थिरपाल व श्रीमान् वसन्तपाल भाइयों ने, जिन्होंने अपने पांडित्य की सफलता किया है और जो ज्ञान से पराङ्मुख नहीं है, धर्मराजिका (शशीक-स्तूप) और अंगों के सहित धर्म-चक्र अर्यात् धर्म-चक्र विहार का जीर्णोद्धार कराया और आठ महास्थानों से संबद्ध इस पत्थर की नई गम्बुज-कुटो को बनवाया । संवत् १०८३ पौष एकादशी ।

अवलोकितेश्वर

B(d) 8.

B(d) 8 खिले हुए दोहरे कमल पर अर्द्धपर्याङ्कासन में बैठे हुए अवलोकितेश्वर की मूर्त्ति है । इनका दाहिना हाथ वरदमुद्रा में है तथा बायें में कमल है । बोधिसत्त्व के जटा मुकुट में उनके धर्म-पिता ध्यानीबुद्ध अमिताभ की मूर्त्ति बनी है । मस्तक के पीछे मगध शैली का अण्डाकार प्रभामण्डल है जो फूलों के हार तथा सुलिंगों

की गोठ (flaming border) से सजा हुआ है। यह मूर्त्ति लगभग १०वीं शताब्दी की है।

कमरे में दक्षिणी दोवाल से लगी हुई जो शैशी की आलमारियाँ हैं उनमें ऐसी घरेलू वस्तुएं संचित हैं जिन्हें देखने से पता चलता है कि उस ज़माने में संघों में रहने वालों का जीवन कैसा था और उनके रोज़ के काम के लिये किन किन वर्तनों आदि की ज़रूरत हात्ता थी। ये सब चीज़ें ज्यादःतर मिट्टी की बनी हैं और इनका समय इसी पूर्व की तौसीरी शताब्दी से ईस्ती सन् की १२वीं शताब्दी तक का है। इनमें कुछ सामग्री जो विशेष रूप से देखने योग्य हैं वह चकमकदार पालिशवाले भिज्जापाच, भिज्जुओं की सुराही की टीटियों के टुकड़े (spouts), मालाओं की गुरियाँ (beads of rosary), कौड़ियाँ, अपने नाम खुदी हुई मुद्रायें (seals), बौद्धमंत्र वा अन्य लेखों से अंकित मुद्रांकण (sealing), कच्ची व पक्की मिट्टी के बने हुए क्षोटे क्षोटे स्तूप जिन पर बहुत हो सूखा उलटे अचरों में बौद्धमंत्र लिखा है (धर्म-शरीर), चढ़ाने के काम में आने वाले क्षोटे क्षोटे जलेबौनुमा स्तूप (spiral stupas), क्षोटे क्षोटे खिलौने, अनेकों प्रकार के दीये (lamps) तथा नाना प्रकार व आकार (size) के बने हुए घड़े व सुराहियाँ आदि हैं।

नं० १।

नं० २।

वच्चयानपंथ  
की मूर्तियां

मच्चुवर  
B(d) 19&E20.

वच्चघण्ठ  
B(d) 20.

हेरुक  
B(h) 4.

मारीची  
B(f) 23.

सरस्वती  
B(f) 27.

उष्णरोक्ता आलमारियों के बीच की जगह में वच्चयान संप्रदाय के प्रसिद्ध देव-देवियों की मध्यकालीन मूर्तियां प्रदर्शित हैं। B(d) 19 और E 20 मच्चुबी के अनेक खरूपों में से एक 'मच्चुवर' की मूर्तियां हैं जिनमें वे ललितासन में बैठे उपदेश दे रहे हैं। B(d) 20 वोधि-सत्त्व वच्चघण्ठ की मूर्ति है जिसके दाहिने हाथ में क्राती से सटा हुआ वज्र है और बायें में घण्ठा है। नम्बर B(h) 4 हेरुक की मूर्ति है जो अर्द्ध-पर्याङ्कासन में खड़े होकर एक सुर्दे की क्राती पर नाच रहे हैं। इनके दाहिने हाथ में वज्र तथा बायें में चिशूल था। प्रारम्भ में यह मूर्ति नटराज शिव की समझो गयी थी पर साधनार्थी से परीक्षण करने पर शब्द यह गुलत सावित हुआ है।

B(f) 23 बौद्धों की प्रभातदेवी मारीची की मूर्ति है। यह प्रत्यालोढ़पद में एक पहिये के रथ पर खड़ी है, जिसमें सात सूअर जुते हैं। देवी के ६ हाथ हैं जिनमें उसने नाना प्रकार के शस्त्र धारण कर रखे हैं, तथा तौन मुख है जिनमें एक सुअर का सा है। मारीची के धर्मपिता ध्यानीवुद्ध वैरोचन, जिनसे यह देवी पैदा हुई है, उसके मस्तक पर सुकुट में विराजमान है। B(f) 27 सरस्वती की मूर्ति है जो बौद्ध धर्म में भी विद्या की प्रमुख देवी मानी गई है और त्रिसका अपना उस संप्रदाय में

एक स्थान है। नम्बर 216/1918 ध्यानीबुद्ध वचस्त्र से एकमात्र सम्भूत देवी चुण्डा या चुन्द्रा की मूर्त्ति है। देवी की चार भुजायें हैं जिनमें ध्यानमुद्रा में स्थित निचले दो हाथों में एक घट है। ऊपर के दोनों हाथों में जो अभयमुद्रा में उठे हुए हैं, माला तथा खिला हुआ कमल है। B(f) 19 वसुधारा या वसुंधरा की मूर्त्ति है जो बौद्ध धर्म में संवृद्धि (prosperity) को अधिष्ठात्री देवी (presiding deity) मानी गई है। यह धन से भरे दो उलटे घड़ी पर खड़ी है तथा हाथों में धान्यमंजरी ले रखी है।

दरीचौ के पश्चिमी भाग में सारनाथ से निकली हुई कुक्कुट हिन्दू (पौराणिक) मूर्त्तियां सजी हैं। इनमें सब से मशहूर नम्बर B(h) 1 शिवजी की एक विशाल मूर्त्ति [चित्र ३(ii)] है जिसमें वे अपने चिशूल से एक दैत्य को मारते हुए दिखाये गये हैं। इस दैत्य की श्री सहानो तथा सर जॉन मार्शल दोनों ने चिपुर ठहराया था पर इसी समता की अन्य मूर्त्तियों एवं पुराणों के आधार पर हमने यह साबित किया है कि यह दैत्य 'चिपुर' नहीं वरच्च 'अन्यक' है।

आलमारी नम्बर २ के ठीक बगल में एक बिना नम्बर की मूर्त्ति रखी है जिसके हाथ में एक कपाल और चिशूल है तथा जिसके मस्तक पर चिनेच बना है।

चुण्डा  
216/1918.

वसुधारा  
B(f) 19.

हिन्दू धर्म की  
मूर्त्तियां अन्यक-  
वधुशिव  
B(h) 1.

सहानो

इस मूर्ति को श्री सहानी ने चिशूल और चिनेच के आधार पर भैरव या चम्बक की बतलाया है यद्यपि, यह वज्यान पंथ के देवता महाकाल की मालूम होती है।

षडाचरी  
महाविद्या  
B(f) 4-5.

षडाचरी मंडल  
B(e) 6.

खसर्पण  
लोकेश्वर।

उच्चुम जंभल  
और वसुधारा  
B(e) 1.

कमरे के उत्तरी चबूतरे पर पूर्व की तरफ रखी मूर्तियों में B(f) 4-5 षडाचरी महाविद्या की प्रतिमाएं हैं जो अपने पैरों को पौछे मोड़ कर बड़े ही भव्य भाव में बैठी है। नम्बर B(e) 6 में चार हाथ वाले दो देवता तथा एक देवी की मूर्तियाँ बनी हैं जो कमलासन पर विराजमान हैं। श्री विनयतोष भद्राचार्य ने इस त्रयी को षडाचरी महाविद्या और मणिधर के साथ बैठे हुए षडाचरी लोकेश्वर बतलाया है। आसन के नीचे इस मूर्ति पर जो चार मनुष्य बने हैं वे षडाचरी मंडल के द्वारपाल हैं। इसके बगल में रखी हुई चार टुकड़ों में खण्डित एक सुन्दर मूर्ति खसर्पण लोकेश्वर को है जो अवलोकितेश्वर का एक रूप है। साधना के अनुसार बीधिसत्त्व के दीनों तरफ ऊपर ती भृकुटी तारा और अशीककान्ता मारोची और नीचे सुधनकुमार और हयग्रीव बने हैं। B(e) 1 युग्मक मूर्ति बौद्धों के धनाधिपति उच्चुम जंभल और उसकी पत्नी वसुधारा की है। वामन आकार और लम्बा पेट लिये उच्चुम धनद के ऊपर प्रत्यालौढ़पद में खड़े हैं तथा अपने बीभ से उसे दबा कर उसके मुँह से मुक्ताराश्रियाँ उगलवा रहे हैं।

चबूतरे के शेष भाग में दरवाजे के दाहिनी तरफ़ तो खिड़की की जालियाँ के नमूने दिखाये गये हैं और बाईं ओर कुछ शिलालेख हैं। इन शिलालेखों में D(I) ७ सबसे महत्व का है। कारण, यह सारनाथ से प्राप्त लेखों में सब से बाद का है। उसमें कनौज के राजा गोविन्दचन्द्र की बौद्ध रानी कुमारदेवी द्वारा सारनाथ में धर्म-चक्र-जिनविहार नाम के एक विशाल विहार बनवाने का ज़िक्र आता है। D(I) ८ आठ टुकड़ों में दूटा हुआ एक दूसरा लेख है जिसमें यह बताया गया है कि कलशुरो कर्णदेव के राजकाल में महायान-संप्रदायानुयायी मामक नाम के किसी उपासक ने अष्टसाहस्रिक (प्रज्ञापारमिता) नामक ग्रन्थ लिखवाया तथा उसे सारनाथ स्थित सहर्म-चक्र-प्रवर्तनविहार के भिजुओं को भेंट दिया।

खिड़की की जालियाँ।

शिलालेख  
D(I) ७.

D(I) ८.

दीरीची की बीच में दो टेबुल रखे हैं उनमें से नम्बर १ में नागदेवो मनसा B(f) 22 की मूर्त्ति ध्यान देने लायक है। इसकी पूजा आज भी बंगाल में बहुतायत से होती है। टेबुल नम्बर २ में प्रदर्शित सफेद सेल्फुड़ी पत्तर को बनी हुई छोटी सौ मूर्त्ति लोकेश्वर सिंहनाद की बड़ी हौ सजीव और सुन्दर है। मूर्त्ति में बोधिसत्त्व महाराजलीलासन में विराजमान हैं तथा उनके हाथ में एक डंठलदार कमल है जिस पर एक छोटी तलवार

टेबुल।

नं० १।

मनसा

B(f) 22.

नं० २।

लोकेश्वर

सिंहनाद

K. 16.

रखी है। ऐसे ही पत्थर के एक टुकड़े पर भगवान् बुद्ध के जीवन के कुछ दृश्य तराये हैं जिनमें केवल बुद्ध द्वारा नालागिरि हाथी का शान्त करना एवं उनके महापरिनिर्वाण के दृश्य ही पूरे हैं। इसी टेबुल में एक क्षीटी सी पट्टिका पर हिन्दू देवता रेवल बने हैं जो सूर्य के पुत्र हैं। टेबुलों के बोच में भक्तों के अष्टाभिव्यंजक (Votive) क्षीटे क्षीटे स्थूप रखे हैं। इन्हों के साथ साथ अलग चौकी पर मिट्टी का पक बड़ा भारी कुंडा रखा है जिसके सामने दरवाजे से बाहर बरामदे में जाने का मार्ग है।

### बरामदा

इमारती पत्थर

विशाल  
सुहावटी  
D(d) 1.

चान्तिवादी  
जातक।

इस बरामदे में सारनाथ की प्रधान इमारती में लगे हुए अनेक काल व प्रकार के पत्थर, तीरण, सुहावटी, द्वारशाखा आदि रखे हैं जिन पर तरह तरह की सुन्दर नक्काशियां तराशी हुई हैं। इनमें सबसे अधिक मार्कों की एक १६' लम्बी विशाल सुहावटी D(d) 1 है। इसका मुखभाग छः खानों में बंटा है जिनमें कोने के दोनों खानों में धनपति कुबेर दिखाये गये हैं। शेष खानों में चान्तिवादी जातक को कथा अंकित है जिसमें, कहा जाता है कि अपने किसी पूर्व जन्म में बुद्ध ने चान्तिवादी नामक तपस्त्री के रूप में बनारस के राजा कलाबू की स्त्रियों को संतोष का उपदेश सुना कर

उन्हें भिन्नगो बनाया तथा इस अपराध में उक्त राजा द्वारा अपना दाहिना हाथ कटवाया । यह सुहावटी लगभग दूसरी सन् की ७वीं सदी की है ।

### कमरा नम्बर ४ ।

इस कमरे में प्रायः वही चीज़ें रखी हुई हैं जो द्विधा (duplicates) प्राप्त हुई हैं या गौण (secondary) महत्व की हैं । इनमें महत्व की चीज़ों में केवल एक तो मौर्य-कालीन बड़ी बड़ी इंटें हैं जिनकी नाप  $28'' \times 15'' \times 2\frac{1}{2}''$  है और दो शिखर (capitals) D(g) 5-6 हैं जिनमें बुद्ध के जीवन के कुछ दृश्य बने हैं । D(g) 5 में अन्य दृश्यों के अतिरिक्त गौतम बुद्ध नागराज मुचलिन्द की फणक्षाया के नीचे सुरक्षित बैठे हैं । कहा जाता है कि बोधि प्राप्ति के समय जब भौपण तूफान आया था तब इस नागराज ने अपने फणों की क्षाया से बुद्ध की रक्षा किया था और उनका ध्यान न टूटने दिया । D(g) 6 के एक भाग में व्याघ्री जातक की कथा अंकित है जब कि अपने किसी पूर्व जन्म में भगवान् बुद्ध ने भूख्ये व्याघ्री तथा उसके बच्चों की प्राणरक्षा के लिये अपने शरीर की उसे अर्पण कर दिया था ।

सौथंकालीन  
इंटें ।

शिखर  
D(g) 5.  
मुचलिन्द द्वारा  
बुद्ध की रक्षा

D(g) 6.  
व्याघ्री जातक

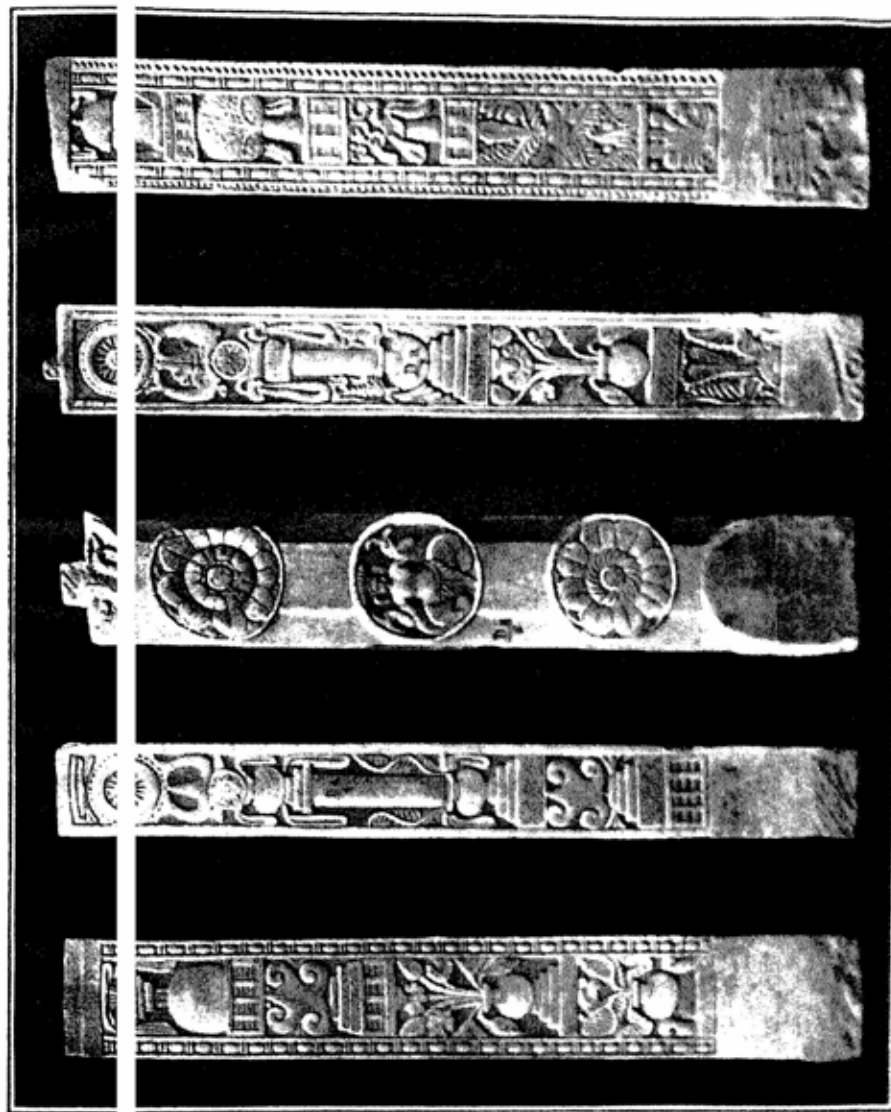


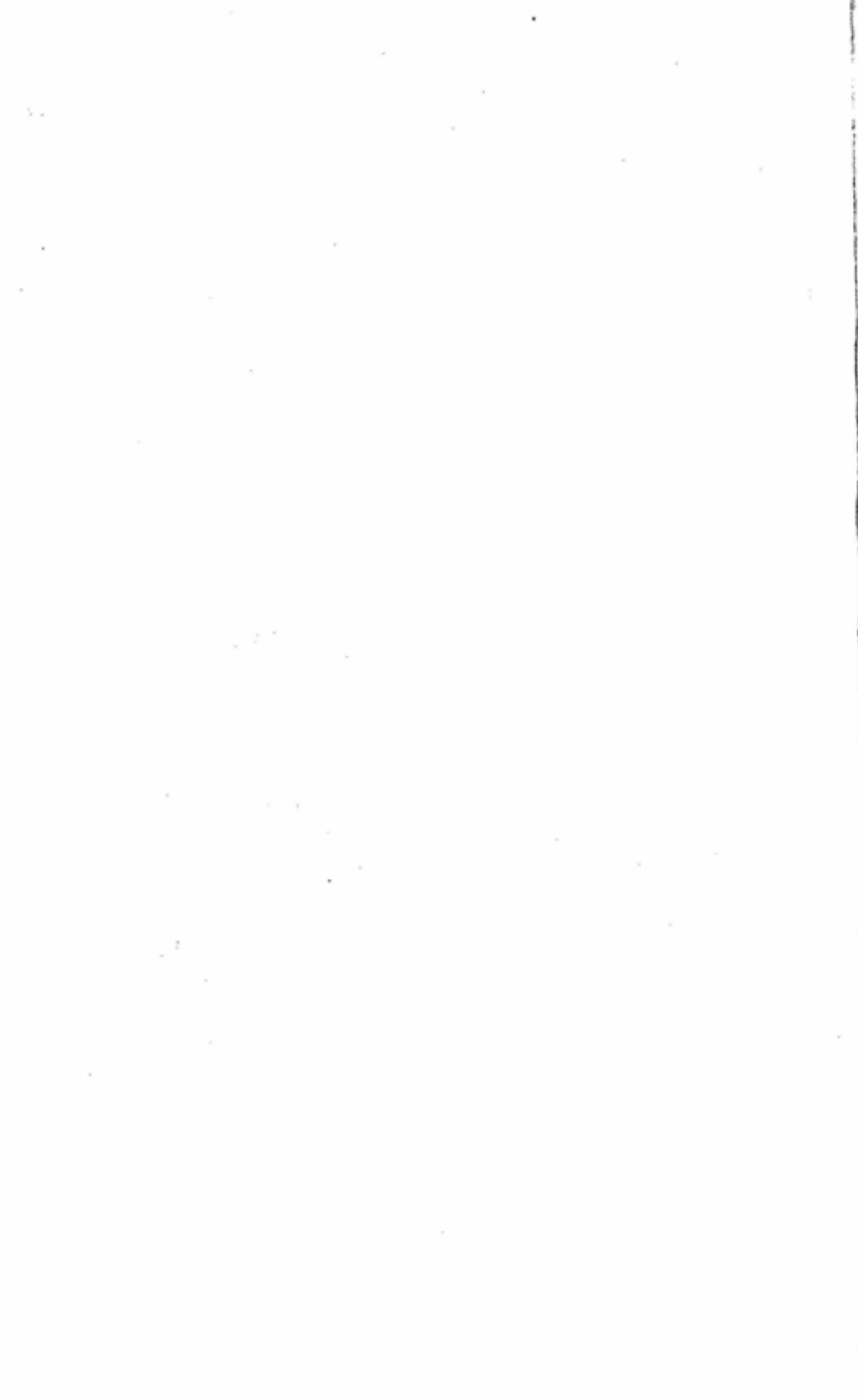


सिंह-शिखर



यात्रा तथा शांघ वेदिकाय

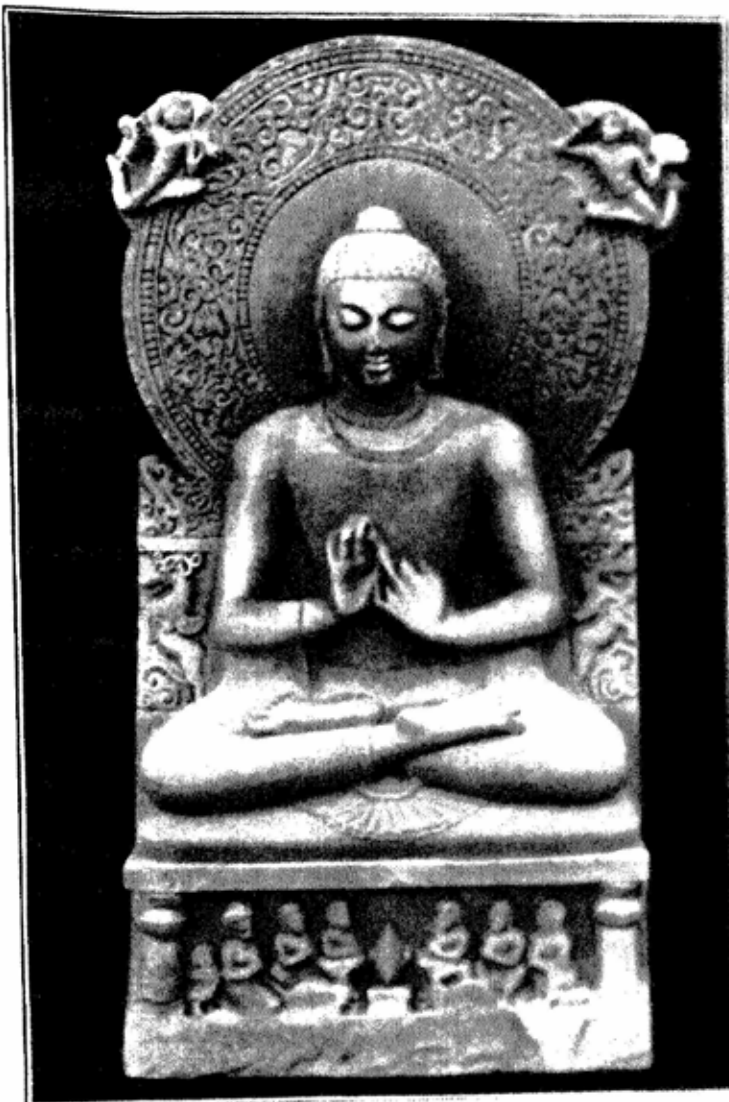




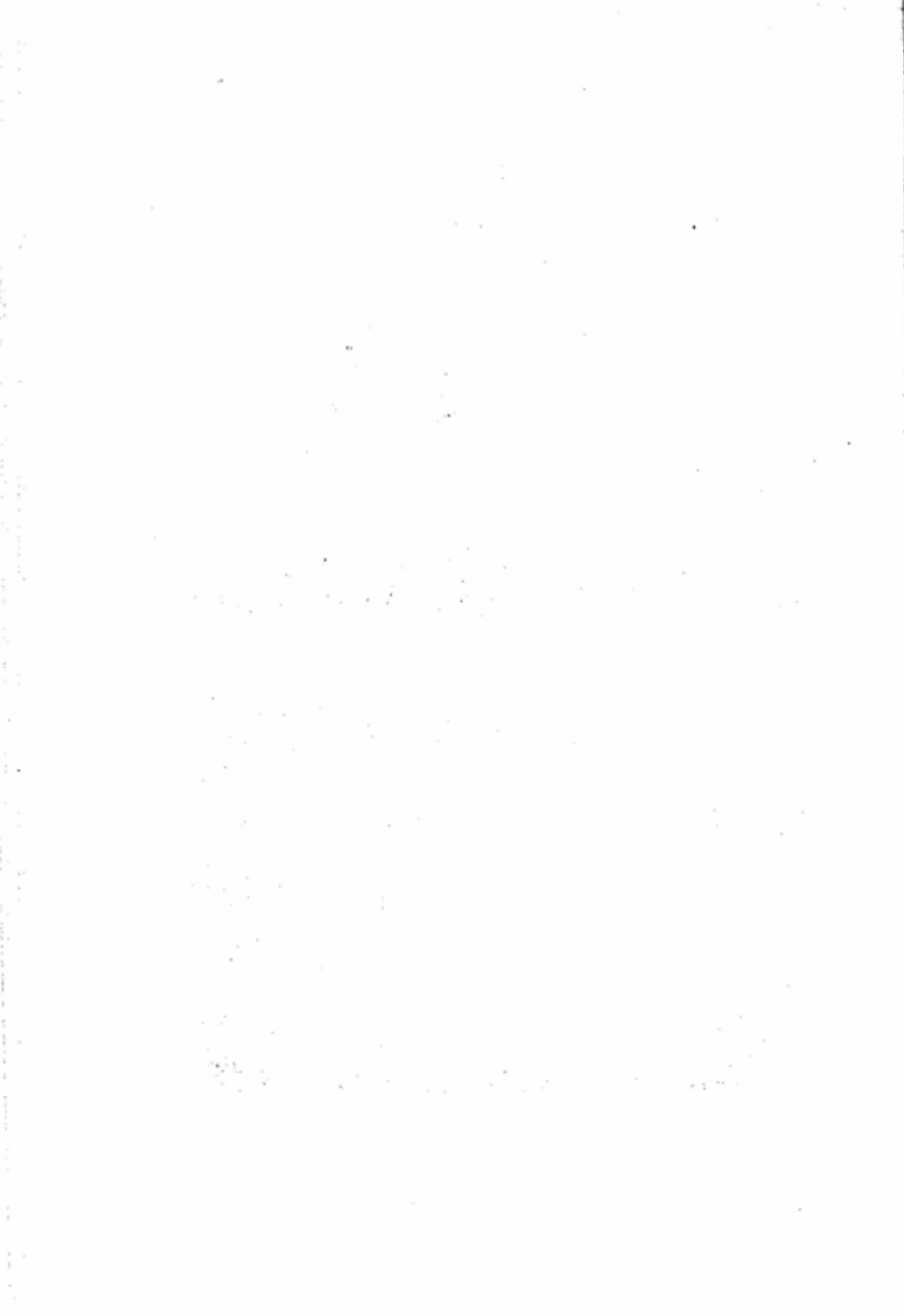


(i) B(a) १ कुपाण वाधिमत्व (ii) B(b) १ अर्द्धेन्दु भैरव का विशाल मूर्ति





B(b) १८। धर्मचक्रद्वारनमृदा में भव वाल वट

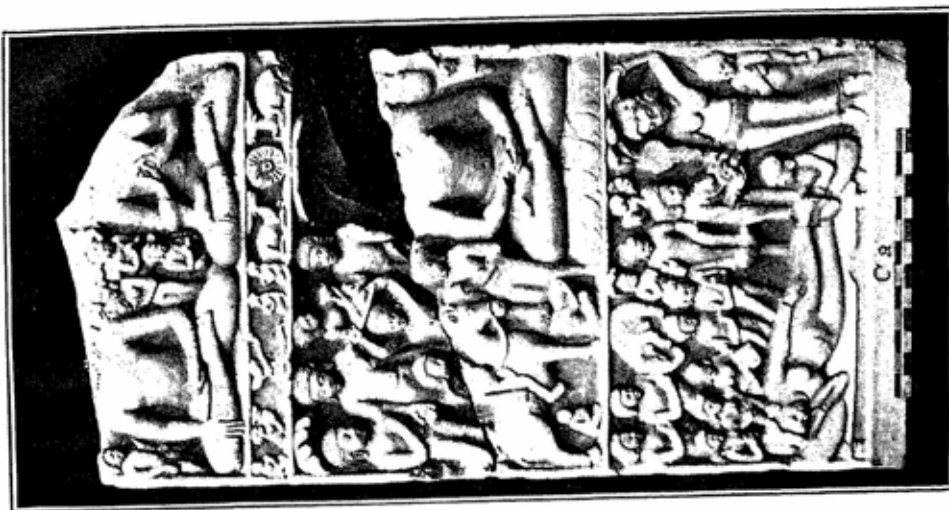




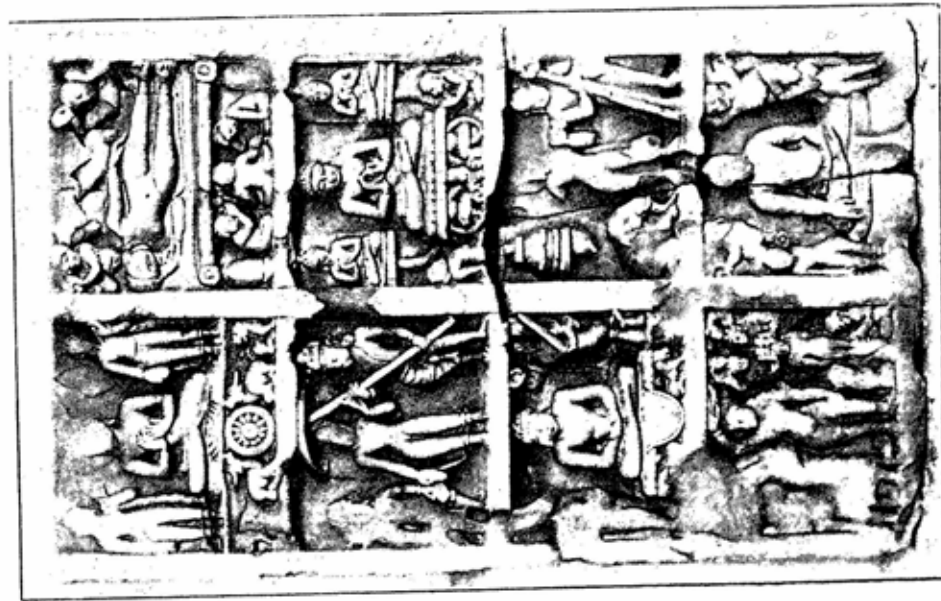
(ii) B(d) 6 सिंहिकवीर

(i) B(d) 1 लोकनाथ





C(a) 2-3 तुरंत के जीवन के कुछ दृश्य







पार्वतीकुम बहरान की चतुर्भाँकी

913.342 (See)

Sommer - History

Sp. J. - ~~Some~~ <sup>Some</sup> ~~in~~  
in the ~~in~~ <sup>in</sup> ~~in~~

*"A book that is shut is but a block"*

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY  
GOVT. OF INDIA  
Department of Archaeology  
NEW DELHI.

Please help us to keep the book  
clean and moving.

---

S. N., 145, N. DELHI.

---